

# Vivir en la Verdad, morir en la Esperanza

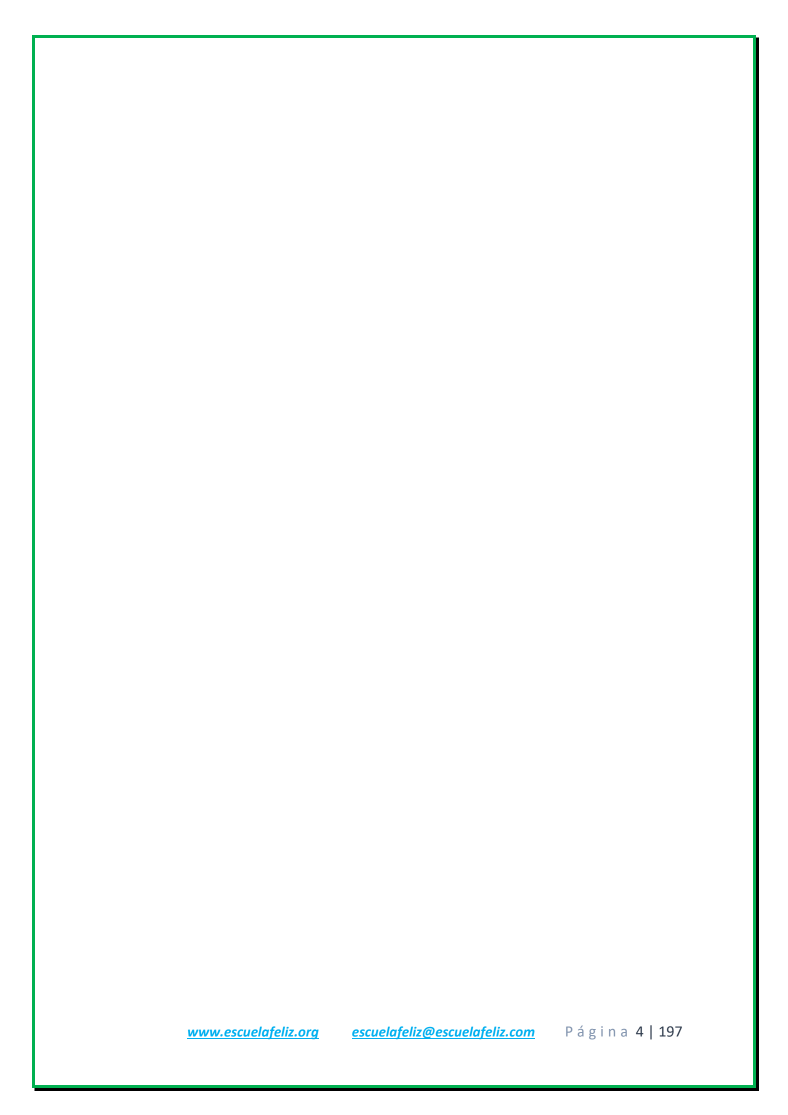
Del conocimiento de sí al encuentro con Dios

La Verdad que libera, el Amor que salva, la Muerte que abre a la Vida

| www.escuelafeliz.org | escuelafeliz@escuelafeliz.com | Página 2   197 |
|----------------------|-------------------------------|----------------|

## Indice

| *        | Conócete a ti mismo                            |
|----------|------------------------------------------------|
| *        | <u>La Verdad</u>                               |
| *        | Besarnos, acariciarnos, abrazarnos             |
| <b>*</b> | La Violencia                                   |
| *        | El Suicidio                                    |
| <b>*</b> | Simplicidad ante la Muerte                     |
| <b>*</b> | Fe Vs. Razón                                   |
| <b>*</b> | La locura de la Fe 167                         |
| <b>*</b> | El encuentro personal con Jesús de Nazaret 177 |
| <b>*</b> | El Espíritu Santo                              |



"A mis hijos, herederos de mi amor y custodios de mi memoria; en vosotros mi vida perdura y mi esperanza se hace eterna."

| www.escuelafeliz.org | escuelafeliz@escuelafeliz.com | Página <b>6   197</b> |
|----------------------|-------------------------------|-----------------------|



Querido lector, querida lectora:

Quiero invitarte a un recorrido interior, un camino que nos une en la búsqueda sincera de sentido, verdad y humanidad. Los temas que aquí se presentan no son ajenos a nadie, pues tocan lo más hondo de nuestro ser, de nuestra vida y de nuestras relaciones.

### **Conócete a ti mismo**

Todo comienza con el **viaje hacia dentro**. "Conócete a ti mismo" no es solo una antigua máxima filosófica, sino una tarea vital: mirar con valentía nuestro interior, reconocer luces y sombras, aceptar lo que somos y lo que aún podemos llegar a ser. El conocimiento propio es el primer paso hacia la libertad y la autenticidad.

### ➤ La Verdad

En este camino descubrimos que la **verdad** no es una idea abstracta, sino una experiencia vivida. Es el horizonte que nos orienta, la luz que nos hace comprender y el amor que nos transforma. Buscar la verdad significa abrirse al Misterio, reconocer la voz de Dios en lo cotidiano y dejar que nuestro corazón aprenda a latir en sintonía con lo eterno.

### **Besarnos**, acariciarnos, abrazarnos

La verdad también se manifiesta en lo más humano: en el **contacto**, **en la ternura**, **en el abrazo**. Besarnos, acariciarnos y abrazarnos son gestos que nos recuerdan que no estamos solos, que necesitamos del otro para crecer y para sanar. En esos gestos, aparentemente sencillos, se revela una fuerza capaz de sostener la vida y de hacerla fecunda.

### > La Violencia

Sin embargo, sabemos que el mundo está marcado por la **violencia**. Es la negación del abrazo, la ruptura del vínculo, la herida abierta en el corazón humano. Hablar de violencia es reconocer el dolor de las víctimas, pero también es preguntarnos por las raíces que la generan: el miedo, la injusticia, la falta de amor. Comprender la violencia es el primer paso para transformarla en paz.

### El Suicidio

En el límite del dolor humano se encuentra el **suicidio**, esa herida silenciosa que crece en quienes pierden el sentido de vivir. Reflexionar sobre él es un acto de compasión: acercarnos sin juzgar, ofrecer escucha, ternura y esperanza. El suicidio nos confronta con la urgencia de recuperar valores y vínculos que sostengan la vida desde su fragilidad.

### > Simplicidad ante la Muerte

Finalmente, llegamos a la **simplicidad ante la muerte**. Aceptar la finitud es abrazar el misterio de nuestra existencia. La muerte, vista con serenidad y fe, no es un final absoluto, sino el paso hacia una plenitud mayor. Vivir con sencillez y preparación nos permite recibir ese instante no con miedo, sino con confianza, como quien se entrega en brazos de Dios.

Este itinerario es, en realidad, una invitación. Una invitación a mirarnos, a reconciliarnos, a vivir con más amor, más paz y más verdad. Porque en cada uno de estos temas late una misma búsqueda: la de una vida auténtica, humana y abierta a lo trascendente.

## Para quienes creen en medio de la incertidumbre.

### Fe Vs. Razón

En tiempos donde la razón busca certezas y el corazón se tambalea entre luces y sombras, la fe se vuelve un misterio y, a veces, una locura bendita. Creer no siempre significa entender; muchas veces es caminar con los ojos del alma cuando los del cuerpo no alcanzan a ver.

### **La Locura de la Fe**

La fe y la razón no son enemigas: se miran, se rozan, se necesitan. La razón ilumina el camino, pero la fe enciende el fuego interior que nos impulsa a seguir cuando todo parece oscuro,

### **El encuentro personal con Jesús de Nazaret**

El encuentro personal con Jesús de Nazaret no sucede en el ruido de las respuestas, sino en el silencio del alma que se atreve a buscar. En ese instante, el Cristo vivo se revela no como una idea, sino como presencia, compañía y sentido.

### El Espíritu Santo

Y es entonces cuando el Espíritu Santo sopla —suave o impetuoso—, trayendo consuelo, discernimiento y vida nueva. Sopla donde quiere, cuando quiere, y sobre quien se deja tocar. Es el aliento de Dios que nos recuerda que no estamos solos, que aún en la incertidumbre, somos guiados.

Porque en el fondo, la fe no elimina la duda: la transforma en confianza.

Con afecto y esperanza

Aós (Lónguida)

2025

### Poema meditativo

Conócete a ti mismo, y hallarás el camino oculto que conduce de la sombra a la luz, del miedo a la libertad. del silencio a la verdad.

La verdad no es fría palabra, es llama que ilumina, es amor que sostiene, es horizonte que nos llama a Dios.

Un beso, una caricia, un abrazo... gestos simples, pero llenos de eternidad. Allí donde dos corazones se encuentran, la vida renace y florece.

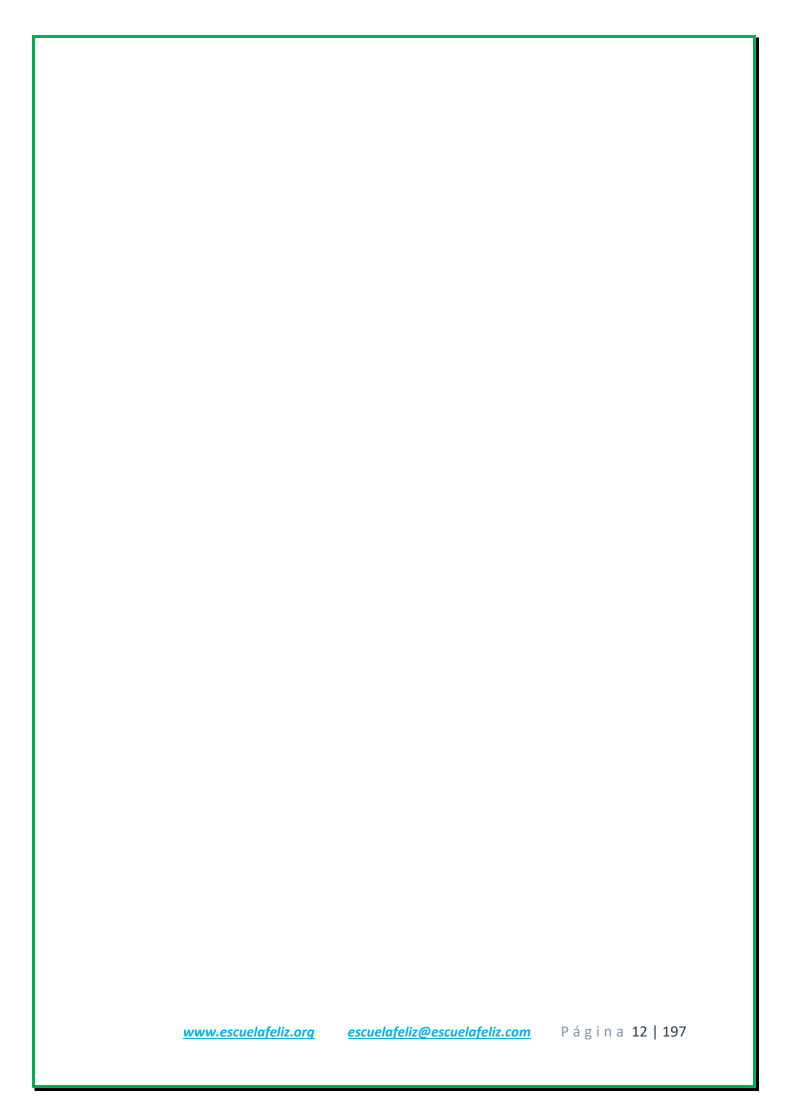
La violencia irrumpe cuando el miedo se disfraza de fuerza, cuando el odio rompe el vínculo. Solo el amor es capaz de desarmar sus cadenas y sembrar la paz.

El suicidio es un grito silencioso, herida profunda de quien ya no ve sentido. No juzgar, sino acercarse; no condenar, sino abrazar; no huir, sino escuchar. Porque allí donde la vida se apaga, una chispa de ternura puede volver a encenderse.

Y cuando llegue la muerte, que nos encuentre sencillos, con las manos abiertas y el corazón confiado. Porque no es final, sino tránsito, no es pérdida, sino plenitud, no es vacío, sino encuentro con Dios.



# Conócete a ti mismo





Este escrito nace de una búsqueda personal, de un deseo profundo de vivir con autenticidad y plenitud. No es fruto de una teoría lejana, sino de un camino recorrido entre preguntas, dudas, silencios y experiencias que me han llevado a descubrir una verdad sencilla y a la vez exigente: para amar de verdad, primero necesito conocerme, reconocerme y aceptarme.

"Conócete a ti mismo", aquella frase que resonaba en el templo de Delfos y que Sócrates convirtió en fundamento de la filosofía, no es para mí un recuerdo del pasado, sino una invitación viva para hoy. El autoconocimiento no es un lujo intelectual, es una necesidad vital: sin él, corremos el riesgo de vivir atrapados en máscaras, miedos o expectativas ajenas.

En estas páginas encontrarás reflexiones, ejercicios y propuestas que combinan lo filosófico, lo espiritual y lo práctico. Mi intención no es dar respuestas cerradas, sino abrir caminos de exploración interior. Cada lector podrá recorrerlos a su ritmo, en diálogo con sus propias luces y sombras.

Escribo con la esperanza de que este libro sea compañero de viaje. Que invite a detenerse, a mirar dentro, a reconciliarse con uno mismo y a descubrir que la vida entera es gracia y don. Y que, desde ahí, podamos vivir con más serenidad, libertad y amor.



# "TE QUIERO" – "TE AMO" "TE AMO" – "TE QUIERO"

Posiblemente las palabras más repetidas por la humanidad.

¿Sabemos lo que realmente significan? ¿Qué significan para mí?

¿Somos conscientes de lo que decimos? ¿Soy consciente de lo que digo?

¿Qué es AMAR?

Entendiendo que el amor es paciente, es bondadoso.

El amor no es envidioso ni jactancioso ni orgulloso.

No se comporta con rudeza, no es egoísta, no se enoja fácilmente, no guarda rencor.

El amor no se deleita en la maldad, sino que se regocija con la verdad. Todo lo disculpa, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.

Entendiendo que quien Ama, quiere para sí y para las demás personas, Paz, Armonía, Gozo, Plenitud, Felicidad.

Entendiendo que quien Ama, quiere para sí y para las demás personas, poder desarrollarnos en todas nuestras potencialidades, poder ser Auténticas, Libres y Verdaderas.

Entiendo que quien Ama, ejerce para sí y para las demás personas todas estas cualidades.

-----

Cuando te diga, que "TE QUIERO" quiero decirte, que:

### Te quiero Libre.

Deseo que seas capaz de elegir por ti misma, de tomar tus propias decisiones, no deseo dificultarte, coaccionarte, limitarte.

### Te quiero Auténtica.

Deseo que te adentres serenamente en ti misma, que avances en un proceso de conocimiento y aceptación de ti misma.

Deseo sientas mi apoyo, mi escucha y comprensión.

Y así... seguro te sentirás Amada por mí.

Sé, que para que seas auténtica necesitas conocerte, reconocerte y aceptarte.

Conocerte: saber quién eres tú, en tus cualidades, virtudes y limitaciones, en tus fondos existenciales.

Reconocerte: no ocultarte de ti misma, poder decirte con serena lucidez, "Esa soy yo".

Aceptarte: quererte, como eres, con tus cualidades, con tus virtudes y también con tus limitaciones, aceptarte en la realidad de lo que eres y de quien eres.

www.escuelafeliz.org escuelafeliz@escuelafeliz.com Página 15 | 197

### Te quiero Verdadera.

Manifestándote siempre con sencillez y naturalidad, siendo siempre tú misma, en equilibrio, en armonía, en coherencia.

Y porque así te quiero, puedo decirte "TE QUIERO", y si así sientes que te quiero, seguro te sentirás "AMADA" por mí.

¿Soy capaz de "Querer" de "Amar" de esta manera? - Claro que sí.

¿He "Querido" he "Amado" de esta manera? – Claro que no.

Creía que "Amaba" que "Quería" a las personas. Tal vez... un poco, haya querido y amado.

Yo era el que necesitaba "Quererme" - "Amarme".

Yo era el que necesitaba "Conocerme" - "Reconocerme" y "Aceptarme".

"TE QUIERO" – "TE AMO"

"TE AMO" – "TE QUIERO"

¿Amamos realmente? ¿Me amo realmente?

¿Queremos realmente? ¿Me quiero realmente?

¿Acaso no confundimos NECESIDAD con AMOR?

¿Podemos Amarnos, podemos Querernos?

) alva

### Conócete a ti mismo

"Conócete a ti mismo" es un aforismo de origen antiguo, popularizado por la filosofía griega, especialmente por Sócrates. Significa que la clave para la sabiduría y el crecimiento personal reside en la comprensión profunda de uno mismo, incluyendo tanto las fortalezas como las debilidades, las motivaciones y los valores.

El origen y significado:

- La frase, originalmente en griego "γνῶθι σεαυτόν" (gnōthi seauton), se atribuye a los Siete Sabios de Grecia y estaba inscrita en el templo de Apolo en Delfos.
- Sócrates la adoptó y la popularizó, utilizándola como base para su método filosófico de diálogo y búsqueda de la verdad a través del autoconocimiento.
- Implica un proceso continuo de reflexión y autoexploración para comprender nuestras emociones, pensamientos y comportamientos.
- No se trata solo de conocer nuestros rasgos superficiales, sino de ahondar en nuestras motivaciones más profundas y valores fundamentales.

La importancia del autoconocimiento:

- El autoconocimiento es esencial para el desarrollo personal y la toma de decisiones conscientes.
- Permite vivir de acuerdo con nuestros valores y metas, evitando caer en patrones negativos o
  destructivos.
- Facilita la gestión de nuestras emociones y la construcción de relaciones más saludables.
- Al entendernos a nosotros mismos, podemos comprender mejor el mundo que nos rodea y nuestras interacciones con él.

Cómo aplicar el "Conócete a ti mismo":

#### • Reflexión:

Dedicar tiempo a la introspección y analizar nuestras experiencias pasadas.

#### • Observación:

Prestar atención a nuestras reacciones y patrones de comportamiento en diferentes situaciones.

#### • Cuestionamiento:

Plantearnos preguntas sobre nuestras creencias, valores y motivaciones.

#### Diálogo:

Buscar la *retroalimentación de personas de confianza* y participar en conversaciones significativas que nos ayuden a crecer.

#### Aceptación:

**Reconocer y aceptar** tanto nuestras fortalezas como nuestras debilidades, sin juzgarnos.

#### • Acción:

Utilizar el autoconocimiento para tomar decisiones más alineadas con nuestros *objetivos y valores*.

En resumen: "Conócete a ti mismo" es un llamado a la exploración interior, un viaje hacia la comprensión profunda de quiénes somos, que nos permite vivir una vida más plena y auténtica.

"Conócete a ti mismo" es una de las frases más antiguas y poderosas de la filosofía. Se le atribuye a la inscripción en el templo de Apolo en Delfos, en la antigua Grecia, y fue retomada por pensadores como Sócrates y Platón.

Su sentido principal es que el verdadero camino hacia la sabiduría comienza por el autoconocimiento: entender quién eres, cuáles son tus límites, tus deseos, tus virtudes y tus defectos.

- Para Sócrates, significaba reconocer la propia ignorancia como el primer paso hacia el saber.
- Para la tradición ética, implica examinarse, cultivar la virtud y vivir de acuerdo con lo que realmente somos.
- Hoy en día, se asocia también con la introspección, la inteligencia emocional y la autenticidad.

### **1.** Lo filosófico

"Conócete a ti mismo" es la raíz de la filosofía socrática. Sócrates lo veía como una invitación a **reconocer los límites de nuestra ignorancia** y a dejar de buscar fuera lo que sólo puede ser descubierto dentro.

- No se trata solo de acumular conocimientos, sino de examinar la propia vida.
- Quien no se conoce, vive esclavo de deseos, pasiones o costumbres ajenas.
- El autoconocimiento es el punto de partida para la libertad interior y la verdadera sabiduría.

### **♦** 2. Lo espiritual

En tradiciones más místicas, el conocerse a sí mismo significa **recordar la propia esencia**, que muchas veces se olvida entre roles, máscaras y exigencias sociales.

- Es un volver al **centro**: ese lugar donde la mente se aquieta y el ser se percibe como algo más vasto que pensamientos y emociones.
- Espiritualmente, conocerse no es sólo ver las sombras, sino también reconocer la **chispa de lo divino** en uno mismo, de Dios.
- "Quien se conoce, conoce al universo", dicen los sabios: dentro de nosotros hay un espejo de la totalidad, de Dios.

### ☐ 3. Lo práctico

El autoconocimiento se traduce en hábitos concretos:

- Observarse sin juicio: preguntarse "¿qué siento, qué pienso, por qué reacciono así?"
- Registrar patrones: escribir en un diario, meditar o reflexionar después de un día difícil.
- Descubrir límites y virtudes: aceptar lo que no controlas y fortalecer lo que te da vida.
- **Vivir con autenticidad**: tomar decisiones alineadas con tu esencia, no solo con expectativas externas.

(F) En resumen, "conócete a ti mismo" no es solo un consejo filosófico antiguo: es una puerta a la sabiduría, una práctica espiritual de retorno al ser y una herramienta cotidiana para vivir con claridad y propósito.

Camino en tres dimensiones, ejercicios que combinan lo filosófico, espiritual y práctico:

### **Ejercicios Filosóficos**

#### 1. El examen socrático

- Cada noche preg
  úntate:
  - ¿Qué hice bien hoy?
  - ¿Qué pude haber hecho mejor?
  - ¿Qué aprendí de mí mismo?
- o Es una manera de entrenar la mirada crítica y sincera hacia uno mismo.

#### 2. Dialogar contigo mismo

- o Imagina que eres tu propio Sócrates y cuestiona tus creencias.
- o Ejemplo: "¿Por qué creo que necesito éxito para ser feliz? ¿Es mío ese pensamiento o lo heredé de la sociedad?".

### **★** Ejercicios Espirituales

#### 1. Meditación de la presencia

- o Dedica 10 minutos al día a respirar y observar pensamientos sin juzgarlos.
- Cuando aparezca uno, simplemente piensa: "Esto también soy yo, pero no todo lo que soy".

#### 2. El espejo interior

- o Frente a un espejo, mírate a los ojos y repite:
  - "Me reconozco, me acepto, me honro".
- o Es un ejercicio de reconciliación con tu ser profundo.

### **□** Ejercicios Prácticos

#### 1. Diario de autoconocimiento

- o Escribe cada mañana tres cosas que sientes, tres que piensas y tres que deseas.
- o Con el tiempo verás patrones, contradicciones y verdades que se repiten.

### 2. Mapa de virtudes y límites

- Haz una lista de tus fortalezas (paciencia, creatividad, escucha...) y de tus sombras (miedo, inseguridad, ira...).
- Luego piensa: ¿qué situación de mi vida actual activa más mis virtudes? ¿y cuál mis sombras?

#### 3. Autenticidad en acción

- Antes de tomar una decisión importante, pregúntate:
  - "¿Esto viene de mi esencia o del miedo a decepcionar a otros?"
- o Decide desde el primer lugar.

#### El autoconocimiento no es un destino, sino un camino de toda la vida.

Plan de 7 días de autoconocimiento, pensado como un retiro interior mientras sigues con tu vida cotidiana. Cada día combina lo filosófico, espiritual y práctico:

### ❖ Plan de 7 Días − Conócete a ti mismo

### **Ⅲ** Día 1 – El inicio del viaje

- **Filosófico**: Reflexiona sobre la frase "Sólo sé que no sé nada". Anota qué aspectos de tu vida das por ciertos, pero no has cuestionado.
- **Espiritual**: 10 minutos de respiración consciente. Simplemente observa el aire entrando y saliendo.
- **Práctico**: Empieza tu **diario de autoconocimiento**: escribe 3 pensamientos, 3 emociones y 3 deseos de hoy.

#### **III** Día 2 – Mirar las raíces

- Filosófico: Pregúntate: ¿Quién soy sin mis roles (trabajo, familia, títulos)? Escribe lo que queda.
- **Espiritual**: Meditación frente al espejo: mírate a los ojos 2 minutos en silencio, luego di: "*Me reconozco, aquí estoy*".
- **Práctico**: Haz tu **mapa de virtudes y límites**: 5 fortalezas y 5 sombras.

### **Ⅲ** Día 3 – El diálogo interior

- **Filosófico**: Escribe un pequeño **diálogo socrático** contigo mismo sobre algo que deseas (ejemplo: "¿Por qué quiero dinero? ¿Qué representa en verdad?").
- **Espiritual**: Haz una caminata consciente de 15 minutos, prestando atención al paso, la respiración y el entorno.
- **Práctico**: Elige una decisión pendiente y pregúntate: ¿Viene de mi esencia o del miedo a decepcionar a otros?

### **Ⅲ** Día 4 – Reconocer la sombra

- **Filosófico**: Reflexiona: ¿Qué aspectos de mí mismo evito mirar?
- **Espiritual**: Meditación con sombra: imagina frente a ti una figura oscura que representa tus miedos. Obsérvala sin juzgar, sólo reconócela.
- **Práctico**: Escribe una situación reciente donde tu sombra salió (ejemplo: enojo, inseguridad) y qué aprendiste de ella.

### **Ⅲ** Día 5 – Honrar la luz

- Filosófico: Pregúntate: ¿Qué virtudes me sostienen en los momentos difíciles?
- **Espiritual**: Práctica de gratitud: al despertar, agradece en voz alta 3 cualidades que reconoces en ti.
- **Práctico**: Haz algo pequeño hoy que exprese tu autenticidad (ejemplo: decir un "no" sincero, compartir una idea tuya, vestirte como realmente te gusta).

#### **Ⅲ** Día 6 – Conexión con lo trascendente

- **Filosófico**: Medita en esta idea: "*El microcosmos refleja el macrocosmos*". ¿Qué parte de ti refleja al universo?
- Espiritual: Silencio sagrado: 20 minutos sin celular, sin estímulos, sólo estando contigo.
- **Práctico**: Escribe una carta a tu "yo más profundo" pidiéndole guía para el camino.

#### **Ⅲ** Día 7 – Síntesis y compromiso

- Filosófico: Pregúntate: ¿Qué descubrí de mí esta semana?
- **Espiritual**: Meditación de integración: respira y repite mentalmente "*Me conozco, me acepto, me transformo*".
- **Práctico**: Redacta un **manifiesto personal de 5 líneas**: cómo quieres vivir de ahora en adelante, desde lo que descubriste.

Al terminar los 7 días, tendrás un mapa inicial de tu ser: tus raíces, sombras, virtudes y dirección. El proceso se puede repetir semanalmente, cada vez con más profundidad.

### ¿Para qué me sirve conocerme, reconocerme y aceptarme?

Conocerse, reconocerse y aceptarse no son pasos teóricos, sino experiencias que **transforman tu** manera de estar en el mundo. Por partes:

### ▶ 1. Conocerme

- Es mirar hacia adentro y descubrir **quién soy de verdad**, más allá de lo que otros dicen o de lo que aparento.
- Conocer mis talentos, heridas, límites, deseos.
- Sirve para no vivir en piloto automático ni arrastrado por lo que esperan los demás.
  - → Fruto: claridad interior, libertad para elegir con consciencia.

#### **ॐ** 2. Reconocerme

- Es dar un paso más: asumir lo que encuentro en mí, sin negarlo ni disfrazarlo.
- Reconocer mis luces y también mis sombras: mis fragilidades, miedos, contradicciones.
- Aquí aparece la **humildad verdadera**: ni engrandecerme ni despreciarme, sino verme tal cual soy.
  - → Fruto: autenticidad, relaciones más sanas, menos autoengaño.

### ☐ 3. Aceptarme

- Es abrazar lo que reconozco, con ternura y paciencia.
- Aceptarme no significa resignarme a "quedarme igual", sino **partir de la verdad**: solo lo que acepto puedo transformar.
- Aceptación es reconciliación conmigo mismo: dejar de ser enemigo interno y volverme aliado.
  - → Fruto: paz interior, autoestima real, capacidad de crecer sin violencia contra mí mismo.

### **En conjunto**

- Conocerme  $\rightarrow$  me da luz.
- Reconocerme → me da verdad.
- Aceptarme  $\rightarrow$  me da paz.

Y cuando uno vive en luz, verdad y paz, entonces está mejor dispuesto para:

- Relacionarse con otros desde la autenticidad (no desde máscaras).
- Escuchar la voz de lo profundo (conciencia, espíritu, Dios).
- Caminar hacia la plenitud sin huir de sí mismo.

#### **△** Poéticamente:

Conocerme es abrir la puerta, reconocerme es mirarme en el espejo, aceptarme es abrazar al que veo para que, reconciliado, pueda andar ligero hacia los demás y hacia Dios.

### ¿He nacido con necesidades?

Sí, hemos nacido con necesidades. Nacer con necesidades no es un defecto, sino una condición esencial de ser humano.

### **1** 1. Necesidades básicas

Desde el primer instante de vida, necesitamos **aire**, **alimento**, **calor**, **cuidado**. Eso nos recuerda que **somos vulnerables y dependientes**: nadie puede vivir aislado. Tu vida existe porque otros te sostuvieron cuando no podías hacerlo solo.

### **2.** Necesidades afectivas

No basta con sobrevivir: necesitamos **ser mirados, acariciados, amados, reconocidos**. El contacto humano moldea nuestro cerebro, nuestro corazón y nuestra capacidad de confiar.

→ Amar y ser amados no es un lujo, es una necesidad profunda.

#### $\square$ 3. Necesidades de sentido

Más allá de comer y ser queridos, aparece otra pregunta: ¿para qué vivo? Aquí entran la búsqueda de propósito, valores, trascendencia, espiritualidad. Estas necesidades son brújula: nos orientan a crecer y a ir más allá de nosotros mismos.

### 4. Necesidad como don

- Tus necesidades no son señal de carencia "defectuosa", sino puentes hacia los demás y hacia Dios.
- Si no necesitaras nada, no amarías, no pedirías ayuda, no sentirías compasión.
- Tus necesidades te hacen humano, frágil, abierto y capaz de comunión.

### ♠ Poético-místico:

Has nacido necesitado porque fuiste hecho para el **encuentro**. Tus hambres te recuerdan que no eres autosuficiente, tus heridas que puedes recibir cuidado, tu sed de sentido que hay un manantial más grande que tú. La necesidad no es pobreza, es el espacio donde puede entrar el **amor**.

### Mapa de necesidades humanas

### 1 Necesidades biológicas (cuerpo)

- Oxígeno, agua, alimento  $\rightarrow$  sostienen la vida.
- Sueño y descanso → restauran cuerpo y mente.
- **Movimiento** → fuerza, coordinación, salud.
- Protección física → refugio, ropa, seguridad.

© Si estas fallan, todo lo demás se resiente. Son la base de la pirámide.

### 2 Necesidades emocionales (corazón)

- Vínculo y apego → sentir que pertenezco, que alguien me cuida.
- Amor y afecto → dar y recibir cariño.
- Reconocimiento y valor → saber que mi vida importa.
- Autonomía  $\rightarrow$  capacidad de decidir, de ser yo mismo.
- Juego y creatividad → expresar y explorar.
  - © Cuando se cubren, florece la autoestima y la capacidad de relacionarme sanamente.

### 3 Necesidades espirituales (alma)

- **Sentido y propósito** → responder al "¿para qué vivo?".
- Trascendencia → abrirme a algo mayor que yo (Dios, comunidad, naturaleza).
- Unidad interior → vivir en coherencia, reconciliar mis luces y sombras.
- Esperanza y  $fe \rightarrow confianza$  en que la vida tiene dirección, incluso en el dolor.
- Amor universal → ir más allá de los vínculos inmediatos, abrazar a todos.
  - © Son las que dan dirección y profundidad a todo lo demás.



# Asociación para la Comunicación NoViolenta



### Inventario de necesidades

Esta lista no es completa, anímate a completarla.

### CONEXIÓN

Aceptación
Agradecimiento
Coherencia
Colaboración
Compasión
Comunicación
Conocer y ser conocidx

Conocer y ser conocidx Conexión

Confianza Consideración Cooperación

Empatía Entender y ser entendidx

Estabilidad Inclusión

Interconexión

Pertenencia

Realidad compartida

Reciprocidad

Respeto/autorrespeto Seguridad emocional

Ver y ser vistx

#### BIENESTAR FÍSICO

Abrigo
Agua
Aire
Alimento
Comodidad
Descanso/sueño
Espacio
Expresión sexual
Intimidad
Movimiento/ejercicio
Protección/refugio
Seguridad

Silencio

### CERCANÍA

Afecto
Amor
Apoyo
Calidez
Cercanía
Compañía
Comunidad
Contacto físico
Cuidado
Delicadeza
Interdependencia
Intimidad
Placer
Proximidad
Reconocimiento

### CELEBRACIÓN

Alegría Celebración Diversión Humor

AUTONOMÍA Elección Espacio Espontaneidad Independencia

> Libertad Respeto

INTEGRIDAD

Autenticidad
Honestidad
Identidad
Presencia
Sinceridad
Solidaridad
Transparencia

SENTIDO Aprendizaje

Auto-expresión Capacidad Claridad Clausura Conmemoración Comprensión Consciencia Contribución Creatividad Crecimiento Descubrimiento Duelo Efectividad Eficacia Esperanza Estímulo Exploración Importar

Participación

Realización

Objetivo

Variedad

Reto

PAZ
Armonía
Belleza
Comunión
Equilibrio
Espiritualidad
Igualdad
Inspiración
Orden
Quietud
Soledad
Tranquilidad

www.asociacioncomunicacionnoviolenta.org



### SENTIMIENTOS (de las personas)

### Cuando nuestras necesidades están satisfechas

AFECTO
Afectuosa
Amorosa
Cariñosa
Compasiva
Comprensiva
Simpática
Tierna

ENTUSIASMO
Animada
Apasionada
Entusiasmada
Estimulada
Exeitada
Paseinada
Ilusionada
Impresionada
Sorprendida

INSPIRACIÓN Impresionada Inspirada Maravillada Parada

INTERÉS
Abierta
Atenta
Atraída
Comprometida
Curiosa
Decidida
Dispuesta
Inspirada
Interesada
Intrigada
Involuerada
Motivada

CONFIANZA
Capaz
Confiada
Fuerte
Ilusionada
Orgullosa
Receptiva
Segura

EUFORIA Eufórica Exultante Efusiva FELICIDAD

Alegre Complacida Feliz Gozosa Placentera ESPERANZA Alentada Esperanzada Expectante Optimista

DESCANSO Descansada Refrescada Renovada Reposada Restaurada

GRATITUD Agradecida Conmovida Emocionada Generosa Plena

PAZ Aliviada Sosegada Calmada Centrada Сегсапа Cómoda Contenta Desahogada Despreocupada Lúcida Plácida Realizada Relajada Satisfecha Serena Tranquila

### Cuando nuestras necesidades no están satisfechas

DESCONEXIÓN
Aburrida
Afectada
Aislada
Apática
Desconectada
Desidiosa
Distante
Fría
Indiferente

TRISTEZA
Decepcionada
Deprimida
Desanimada
Desgraciada
Desilusionada
Infeli z
Triste

ANHELO
Añorada
Celosa
Deseosa
Envidiosa
Melancólica
Nostálgica
Sola

CONFUSIÓN
Bloqueada
Confusa
Desorientada
Dividida
Dudosa
Escéptica
Espesa
Indecisa
Paralizada
Pensativa
Perdida
Perpleja
Vacilante

VULNERABILIDAD Frágil Impotente Insegura Sensible Tímida Vulnerable

AVERSIÓN
Asco
De sdeñosa
Horrorizada
De sprecio
Odio
Repugnada

MIEDO
Acongojada
Asustada
Atemorizada

Pánico
Preocupada
ENFADO
Disgustada
Enfadada
Furiosa
Indignada
Ira
Molesta

Resentida

Aterrorizada

Desconfiada

IRRITACIÓN
Consternada
Frustrada
Impaciente
Irascible
Irritada
Malhumorada
Molesta

INQUIETUD
Agitada
Agobiada
Alarmada
Arrepentida
Avergonzada
Desconcertada
Escandalizada
Incómoda
Inquieta
Intranquila
Preocupada
Sobresaltada
Sorprendida
Temblorosa

TENSIÓN Ansiosa Conmocionada Desbordada Estresada Irritable Nerviosa Sobrecargada Sobrecargada Tensa

CANSANCIO
Abatida
Agotada
Cansada
Débil
Dolorida
Fatigada
Afligida
Angustiada
Desconsolada
Deshecha

FALSOS SENTIMIENTOS (Juicios)

Abandonada, Acosada, Amena zada, Atacada, Censurada, Coaccionada, Desacreditada Des preciada, Engañada, Estafada, Excluida, Explotada, Humillada, Ignorada Infravalorada, Juzgada, Presionada, Rechazada, Reprochada, Ridiculizada, Traicionada, Utilizada

www.asociacioncomunicacionnoviolenta.org

### **∞** Cómo se entrelazan

- Si **falta lo biológico**, todo tambalea.
- Si falta lo emocional, aunque sobreviva, me siento vacío.
- Si falta lo espiritual, aunque tenga comida y afecto, me falta sentido.

### 

Tu vida es como un árbol:

- Las raíces son las necesidades biológicas, hundidas en la tierra.
- El tronco son las necesidades emocionales, que te sostienen y te elevan.
- La copa son las necesidades espirituales, abiertas al cielo.

Si cuidas las raíces, el tronco es fuerte.

Si el tronco es firme, la copa se abre hacia la luz.

Así, el árbol entero vive y da fruto.

### He nacido con necesidades, ¿todo lo que hago no es para satisfacerlas?

Nacemos con necesidades (biológicas, emocionales, sociales), es cierto que una gran parte de lo que hacemos está orientado a satisfacerlas: comer para calmar el hambre, buscar afecto para sentirnos seguros, trabajar para asegurar recursos, crear para encontrar sentido. Desde esta perspectiva, la vida parece un continuo movimiento hacia la satisfacción de necesidades.

#### Pero hay matices:

- Algunas acciones son directas: beber agua porque tengo sed.
- Otras son indirectas: estudiar una carrera, no para calmar una necesidad inmediata, sino para abrir posibilidades futuras.
- También aparecen deseos y proyectos que no responden solo a carencias, sino a un impulso de crecimiento o exploración (lo que algunos psicólogos llaman "necesidades de autorrealización").

Incluso en la filosofía y psicología hay debate:

- Freud y otros enfoques reduccionistas veían casi todo como una respuesta a impulsos básicos.
- Maslow propuso una pirámide, donde al cubrir lo básico surgen motivaciones más elevadas
- Algunos existencialistas dicen que, más allá de necesidades, actuamos porque buscamos sentido.

En resumen: muchas de nuestras acciones parten de necesidades, pero no se reducen únicamente a ellas; también hay creatividad, curiosidad y libertad que no se explican solo como "llenar un vacío".

Cómo responde el: —Existencialismo - Budismo - Cristianismo— a la pregunta:

### ¿Todo lo que hago es un intento de satisfacer necesidades?

### 1. Existencialismo

En el **existencialismo**, la idea central no es tanto que el ser humano sea un "animal de necesidades", sino que es un **ser arrojado a la existencia** que debe inventar su sentido. Ahí cambia el marco.

El existencialismo (Sartre, Heidegger, Camus, Simone de Beauvoir) parte de que el ser humano no está determinado solo por sus necesidades biológicas.

- Sartre decía que "la existencia precede a la esencia": no venimos con un "programa fijo", sino que vamos eligiendo quién ser. Eso significa que, aunque tengamos necesidades, lo fundamental es nuestra libertad radical de decidir qué hacer con ellas. Enfatizaba la libertad radical: aunque tengamos necesidades, nunca estamos determinados solo por ellas. Siempre somos libres de cómo responder. El hambre, por ejemplo, puede llevar a robar, a pedir ayuda, a ayunar voluntariamente, o incluso a hacer de la experiencia del hambre una obra literaria. La necesidad no dicta la acción, la libertad sí.
- **Heidegger** hablaba de que el ser humano es un *Dasein*, un "ser-en-el-mundo" que no se limita a reaccionar a carencias, sino que está ya implicado en un horizonte de posibilidades. Nuestras acciones no son solo para cubrir necesidades, sino para "proyectarnos" hacia un futuro posible. Hablaba de que no vivimos solo para "subsistir", sino que estamos arrojados a un mundo donde lo esencial es preguntarnos por el **sentido del ser**.
- Camus diría que, aunque tengamos necesidades, lo que de verdad nos define es el enfrentamiento con lo absurdo: buscamos sentido en un universo que no lo da. Así, más que satisfacer necesidades, actuamos para afirmar nuestra existencia frente al sinsentido. Con su idea del absurdo, diría que perseguir solo necesidades materiales sería quedarse corto; lo humano aparece cuando, a pesar de la falta de un sentido dado, creamos sentido.
- **Simone de Beauvoir** aporta algo clave: el ser humano no solo existe para sí, sino también para otros. La necesidad de reconocimiento, de ser visto como libre por otro, es central. Entonces, lo que hacemos no se reduce a necesidades biológicas, sino a un deseo de trascendernos en la relación con los demás.

(F) Así, desde el existencialismo, no reducimos todo a necesidades: somos seres que trascienden esa base y pueden dar forma libre a la vida.

Aunque partamos de necesidades, lo esencial no es cubrirlas sino decidir qué hacemos con ellas. Lo que nos constituye no es la necesidad en sí, sino la **forma libre y creativa en que la enfrentamos**, y el sentido que le damos en nuestra vida.

#### 2. Budismo

El budismo plantea algo distinto:

En el budismo, la idea central es que la vida está marcada por el dukkha (sufrimiento, insatisfacción), y ese sufrimiento surge justamente porque confundimos deseos/necesidades con fuentes de felicidad duradera.

Según las *Cuatro Nobles Verdades*, el sufrimiento (dukkha) surge precisamente de **nuestro apego** a los deseos y necesidades.

- La primera noble verdad: la vida ordinaria está atravesada por la insatisfacción. Incluso cuando satisfacemos una necesidad (comer, dormir, lograr algo), la satisfacción es pasajera, y pronto surge otra carencia.
- La segunda noble verdad: esa insatisfacción nace del *tanha* (sed, apego, ansia). El problema no es tener necesidades básicas, sino aferrarnos a ellas como si fueran lo que nos define y lo que nos dará plenitud.
- La tercera noble verdad: es posible liberarse de esa cadena al soltar el apego a la satisfacción inmediata.
- La cuarta noble verdad: ese camino de liberación se cultiva con la práctica (el Óctuple Sendero: ética, meditación, sabiduría).
- ✓ Si todo lo que hacemos es intentar colmar necesidades, siempre quedaremos insatisfechos, porque las necesidades renacen una y otra vez (sed, hambre, deseo, ego...).
- ✓ El camino budista busca **liberarse de esa rueda**, no satisfaciendo infinitamente necesidades, sino **trascendiendo el apego a ellas**.
- ✓ La práctica (meditación, compasión, sabiduría) ayuda a ver que no somos esclavos de necesidades, sino que podemos habitar un estado de libertad interior (nirvana), donde la mente deja de correr detrás de "algo que falta".

Tesde el budismo, la clave no es satisfacer necesidades, sino superar la ilusión de que necesitamos algo para ser plenos.

Mientras:

El existencialismo dice "eres libre frente a tus necesidades, y en esa libertad te defines"

El budismo dice "eres libre de no identificarte con tus necesidades, y en ese desapego se abre el despertar".

### 3. Cristianismo

En el cristianismo, se reconoce que tenemos necesidades (cuerpo, afecto, comunidad), pero no son lo último.

• Jesús decía: "No solo de pan vive el hombre" (Mateo 4:4). Es decir, hay algo más que la mera satisfacción biológica.

- San Agustín expresaba: "Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti". Aquí la idea es que la **necesidad más profunda** del ser humano es Dios mismo, no simplemente bienes materiales o afectivos.
- En la tradición cristiana, las necesidades se ordenan: primero lo necesario para vivir, pero la plenitud viene en la **relación con Dios y con el prójimo** (amor, entrega, trascendencia).

En el cristianismo, se reconoce que el ser humano **nace con necesidades** (físicas, emocionales, espirituales), pero no se entiende la vida solo como un "intento de satisfacerlas". Más bien:

### 1. Dios nos creó necesitados a propósito.

- La criatura no es autosuficiente: necesita alimento, compañía, amor. Esa dependencia es parte de la condición humana y nos recuerda que no somos dioses.
- o El hecho de tener necesidades nos abre a la relación: con otros y con Dios.

### 2. La necesidad más profunda es la de Dios mismo.

- o San Agustín lo expresó así: "Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti".
- o Comer, trabajar, amar, crear... todo puede verse como un reflejo o búsqueda, a veces inconsciente, de esa plenitud que solo Dios sacia.

#### 3. Cristo reordena nuestras necesidades.

- Jesús mismo se presentó como "el pan de vida" (Jn 6,35) y "agua viva" (Jn 4,14).
   No niega las necesidades humanas, pero las orienta: más allá del pan material está el alimento eterno.
- En el Sermón de la Montaña (Mt 6,25-33) enseña a no vivir angustiados por lo básico, porque "vuestro Padre celestial sabe que necesitáis de todo eso"; lo central es "buscar primero el Reino de Dios".

#### 4. Del yo necesitado al yo donado.

En Cristo, la lógica cambia: ya no es solo satisfacer mis necesidades, sino aprender a amar y a dar. El ser humano encuentra plenitud no cuando se cierra en sí mismo, sino cuando se entrega (cf. Mt 16,25: "el que pierda su vida por mí, la encontrará").

En conclusión: sí, vivimos movidos por necesidades, pero el cristianismo enseña que no son un simple vacío a llenar, sino **un llamado**: nos apuntan hacia Dios, nos invitan a la confianza y nos preparan para descubrir que la verdadera plenitud está en el amor y en la comunión, con los demás y con Dios.

© Desde esta visión, nuestras acciones sí buscan satisfacer necesidades, pero en el fondo todas ellas apuntan —a veces de modo inconsciente— a la necesidad última de plenitud espiritual.

#### Resumiendo:

- Existencialismo: Somos libres, no reducibles a necesidades; creamos sentido.
- **Budismo:** El problema es apegarse a necesidades; la liberación viene al soltar ese afán de satisfacción.
- **Cristianismo:** Las necesidades existen, pero la última y verdadera es Dios; lo demás solo apunta hacia Él.

Cuadro comparativo sencillo entre existencialismo, cristianismo y budismo.

| Perspectiva     | ¿Todo lo que hacemos es satisfacer necesidades?                                                                                | Punto central                                                  | Camino de plenitud                                            |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| Existencialismo | No. Aunque tenemos necesidades, lo esencial es que <b>somos libres</b> para decidir qué hacer con ellas.                       | Libertad y creación de sentido en un mundo sin propósito dado. | Asumir la libertad, elegir con autenticidad, crear sentido.   |
| Cristianismo    | Las necesidades existen, pero no bastan. La <b>necesidad última</b> es Dios, aunque a menudo la buscamos en cosas terrenales.  | Relación con Dios y con el prójimo.                            | Fe, amor, entrega, apertura a la gracia.                      |
| Budismo         | El apego a necesidades es la causa del<br>sufrimiento. La plenitud no está en<br>satisfacerlas, sino en <b>trascenderlas</b> . | Comprender la impermanencia y soltar el deseo.                 | Camino óctuple: ética,<br>meditación, sabiduría →<br>Nirvana. |

- El **existencialismo** te dice: *no eres tus necesidades, eres tu libertad*.
- El **budismo**: mientras corras detrás de necesidades, sufrirás; suéltalas y serás libre.
- El **cristianismo**: detrás de todas tus necesidades, hay un hambre de Dios.

### Hambre de Dios. Espiritualidad/Cristianismo

- > Tenemos necesidades (comida, afecto, seguridad). Son reales y buenas: Dios las puso en nosotros.
- > La más profunda es Dios mismo: ninguna otra cosa llena del todo.
- > Jesús enseña a confiar: Dios sabe lo que necesitamos y no nos abandona (Mt 6,25-33).
- La clave no es solo recibir, sino dar: cuando amamos y servimos, nuestras necesidades se ordenan y encontramos paz.

#### ☼ En la vida diaria:

- Busca lo necesario, pero sin obsesionarte.
- Ora pidiendo al Señor que sacie tu corazón.
- Y convierte tus necesidades en ocasión de amar y confiar.

Síntesis con citas bíblicas y de Padres de la Iglesia sobre las **necesidades humanas y su sentido** en Cristo:

### <u>En la Biblia:</u>

- San Agustín resume el corazón bíblico: "Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti" (Confesiones I,1).
- "No sólo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que sale de la boca de Dios" (Dt 8,3; Mt 4,4).

- "Yo soy el pan de vida; el que viene a mí no tendrá hambre, y el que cree en mí no tendrá nunca sed" (Jn 6,35).
- "No andéis preocupados diciendo: '¿Qué comeremos? ¿Qué beberemos? ¿Con qué nos vestiremos?'... Ya sabe vuestro Padre celestial que tenéis necesidad de todo eso. Buscad primero el Reino de Dios y su justicia, y todo lo demás se os dará por añadidura" (Mt 6,31-33).
- "El que pierda su vida por mí la encontrará" (Mt 16,25).

### Padres de la Iglesia:

- San Agustín: "Nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti" (Confesiones I,1)  $\rightarrow$  la mayor necesidad es Dios.
- San Ireneo de Lyon: "La gloria de Dios es el hombre vivo, y la vida del hombre es la visión de Dios" (Contra las Herejías, IV, 20,7) → el hombre se realiza cuando recibe a Dios.
- San Gregorio Nacianceno: "Fuiste creado para las cosas más grandes: busca lo que es digno de ti" (Oración 14,6) → no conformarse con necesidades bajas, sino tender a lo alto.
- San Basilio: "El pan que guardas pertenece al hambriento; la ropa que escondes pertenece al desnudo" (Homilía sobre la avaricia) → nuestras necesidades se ordenan cuando compartimos con otros.

#### ☼ En resumen:

- La Biblia muestra que todas las necesidades apuntan a Dios.
- Los Padres enseñan que la verdadera saciedad no está en lo material, sino en la comunión con Dios y en el amor al prójimo.

### ¿Por qué no puedo entender a Dios?

Una pregunta enorme, íntima y muy humana.

Respondiendo con delicadeza desde varias perspectivas. Que encuentres resonancia en la que más te hable:

### 1. Desde la tradición mística (San Juan de la Cruz, Teresa, Dionisio Areopagita...)

- Dios es infinito y nosotros somos finitos. La mente humana se mueve con imágenes, conceptos y comparaciones... pero Dios está más allá de todo eso.
- Por eso los místicos hablan de la "noche" o de la "nube del no-saber": no se trata de entender a Dios como entendemos una fórmula, sino de acoger su misterio en fe y amor.
- Como decía San Juan: "Para venir a poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada". Es decir, solo cuando soltamos la necesidad de comprender, se abre el espacio para vivirlo.

### ☐ 2. Desde la psicología y la experiencia humana

- Nuestro cerebro busca certezas y explicaciones, pero Dios no es un objeto que se pueda medir o definir. Eso genera frustración: queremos "entender" cuando la experiencia de Dios es más cercana al **amar, confiar y estar**.
- La incapacidad de comprender a Dios no es señal de falta de fe, sino parte natural del camino espiritual.
- Muchas veces lo que nos duele no es Dios en sí, sino nuestras expectativas de cómo debería mostrarse.

### **?** 3. Desde la teología cristiana

- Nadie entiende plenamente a Dios; lo que tenemos son vislumbres: en la creación, en la conciencia, en el amor recibido y dado.
- Dios se revela, pero de modo velado: "vemos como en un espejo, oscuramente" (1 Cor 13,12). La plenitud de comprensión solo llegaría en la unión definitiva.
- Lo que sí podemos es **relacionarnos** con Él, aunque no podamos "entenderlo" con la cabeza.

### **7** 4. Una clave práctica

Quizás no se trata de preguntarse: "¿Por qué no entiendo a Dios?" sino más bien: "¿Cómo puedo abrirme a experimentarlo, aunque no lo entienda?"

Algunas actitudes que los místicos recomiendan:

- Silencio interior → dejar un espacio sin pensamientos ni juicios.
- Amor concreto → servir, cuidar, perdonar: ahí Dios se hace tangible.
- Paciencia → aceptar la noche oscura como parte del camino, no como ausencia de Dios, sino como una forma suya de purificar.

### 

Intentar entender a Dios es como querer atrapar el océano con las manos. Se escurre, no porque el océano no esté, sino porque es demasiado vasto para caber en nuestras palmas. La clave no es **agarrarlo**, sino **entrar en él y dejarse rodear**.

### <u>Lectura poético-mística (al estilo sanjuanista)</u>

Tu cuerpo es arcilla y respiro:

• **Del polvo de la tierra** toma sus elementos: carbono, calcio, hierro, como estrellas apagadas que laten en tu sangre.

- **Del agua** brota la corriente interior que te mantiene vivo, como río secreto que recorre venas y células.
- **Del fuego invisible** de la energía química se encienden tus movimientos, tus latidos, tu pensar.

Eres un tejido de **miles de millones de células**, cada una como una lámpara encendida, que juntas forman la morada de tu espíritu.

Tus huesos son columnas, tu piel es muro, tu sangre es río.

Pero nada de esto se basta a sí mismo: el cuerpo es **instrumento** y **símbolo**, un templo vivo que se abre a la trascendencia.

Como diría San Juan: lo material es necesario, pero el corazón está llamado a soltar todo lo que no es Dios, para que el cuerpo mismo se vuelva **cántico silencioso** y **morada transparente** de lo eterno.

### ¿Qué es la Subida al Monte Carmelo?

La *Subida al Monte Carmelo* es una de las obras principales de **San Juan de la Cruz** (1542–1591), místico y poeta del Siglo de Oro español.

Se trata de un tratado teológico-espiritual en el que el santo describe el camino del alma hacia la unión con Dios, siguiendo un proceso de **purificación interior** que implica desapego radical de todo lo que no sea Dios.

### Contenido y estructura

La obra está muy relacionada con otra de sus grandes obras, la *Noche oscura*. En la *Subida* se explica, de manera más sistemática, lo que en la *Noche* aparece en forma poética. Consta de **tres libros** principales (aunque San Juan no llegó a terminarla del todo):

#### 1. Libro I

- o Trata de la "noche activa de los sentidos".
- Enseña cómo desprenderse de los apetitos sensibles y deseos desordenados para que el alma quede libre.

#### 2. Libro II

- o Explica la "noche activa del espíritu".
- El alma debe desapegarse de formas más sutiles: imaginaciones, consuelos espirituales, visiones o gustos interiores.

### 3. Libro III

- o Continúa con la purificación del espíritu.
- Advierte sobre los peligros de aferrarse a bienes espirituales en lugar de a Dios mismo.

### El símbolo del monte

San Juan representa este proceso con la imagen de un **monte** (el Carmelo):

- En la cumbre está la unión perfecta con Dios, descrita como "nada, nada, nada... y en la cima Dios".
- Para llegar arriba, el alma debe abandonar todo lo que no es Dios, incluso los consuelos espirituales, porque solo así puede estar totalmente unida a Él.

### Estilo y propósito

- Escrito en prosa doctrinal, aunque parte de un poema que sirve de esquema.
- Une mística, teología y psicología espiritual.
- Su finalidad es **guiar a los cristianos avanzados en la vida espiritual** hacia la unión transformante con Dios.

Explicación más literaria y profunda.

### Subida al Monte Carmelo de San Juan de la Cruz.

### 1) La intuición central: el "monte" y el "nada"

La imagen del monte resume la tesis: la cima (unión con Dios) solo se alcanza **desposesionándose** de todo lo que no es Dios. No es un ascenso por acumulación, sino por **desapropiación**. De ahí el célebre "nada, nada, nada… y en la cima Dios".

San Juan no niega el valor de las cosas creadas; denuncia el **apego** (lo que él llama "apetitos"), porque distorsiona la libertad del alma y su capacidad de amar a Dios como Dios.

### 2) Una antropología mística muy precisa

La Subida es una pedagogía de las facultades:

- Entendimiento  $\rightarrow$  se purifica por la fe (que "oscurece" las imágenes y conceptos).
- Memoria → se purifica por la esperanza (vacía de apoyos y seguridades).
- Voluntad  $\rightarrow$  se purifica por la caridad (ordena el amor y lo unifica en Dios).

Esta tríada (fe-esperanza-caridad) no es un adorno bíblico: es el **método**. Cada virtud teologal opera como antídoto específico contra la forma de apego de su facultad correspondiente.

### 3) Las dos "noches" y su reparto con la Noche oscura

En la Subida San Juan explica la **noche activa** (lo que el alma hace cooperando con la gracia):

- Noche activa de los sentidos (Libro I): higiene del deseo sensible, del "gusto" por consolaciones, imágenes y hábitos que capturan la atención.
- Noche activa del espíritu (Libros II–III): purificación de formas más sutiles de apego: curiosidad espiritual, gustos interiores, visiones, locuciones, seguridades conceptuales.

Las **noches pasivas** (cuando Dios mismo purifica sin que el alma pueda "hacer" gran cosa) se desarrollan sobre todo en la *Noche oscura*. La *Subida* y la *Noche* son, por así decir, el **manual** (ascesis) y la crónica de la acción de Dios (pasividad) de un mismo itinerario.

### 4) Epistemología mística: teología "negativa"

San Juan se inscribe en la tradición apofática (Dionisio Areopagita): **Dios excede todo concepto e imagen**. Por eso:

- La **fe** funciona "a oscuras": no porque sea irracional, sino porque trasciende lo que la razón puede **representar**.
- El consejo práctico es **no aferrarse** a "aprehensiones" (naturales o sobrenaturales), ni siquiera a las espirituales "bonitas". La unión no se logra por "más cosas de Dios", sino por **más Dios** (amor puro).

### 5) Discernimiento fino: cuándo dejar la meditación discursiva

Una aportación famosa de la *Subida* son las **tres señales** para pasar de la meditación activa a la **contemplación infusa**:

- 1. **Sequedad persistente** en los ejercicios imaginativos y discursivos (no por tibieza ni pecado, sino porque ya no "nutren").
- 2. Incapacidad habitual para discurrir como antes, unida a...
- 3. **Atracción sencilla hacia Dios**: quietud amorosa, sin ideas claras pero con deseo vivo de estar con Él.

Forzar el retorno a imágenes/razonamientos cuando Dios conduce por fe oscura **entorpece** la obra divina.

### <u>6) Psicología del "apetito": por qué el apego nubla el alma</u>

El "apetito" no es solo deseo sensible; es **cualquier apropiación** que roba libertad interior: búsqueda de control, gusto por sentirse "espiritual", necesidad de resultados, o de "señales". Efectos que San Juan describe con precisión moderna:

- Atención secuestrada: la imaginación rumiativa ocupa las potencias.
- Dependencia afectiva: se confunde el gusto con Dios, y cuando falta, se cae en inquietud.
- **Autoengaño**: el enemigo se disfraza de "luz" en fenómenos extraordinarios; el criterio no es la brillantez, sino la **humildad**, **paz y caridad** que dejan.

### 7) Método práctico (muy sobrio)

- Negativa serena ante todo lo accesorio: "ni esto ni aquello", sin teatralidad ni rigidez, para guardar el centro en Dios.
- Obediencia y acompañamiento: la *Subida* es también un manual para directores espirituales, para evitar tanto el entusiasmo temerario como el freno indebido.
- **Primacía del amor**: la purificación no es ascetismo por ascetismo; es **hacer espacio** para amar "sin mezcla".

### 8) Lugar de la Subida en la obra de San Juan

- Subida: arquitectura doctrinal del camino activo.
- Noche oscura: pasividades y pruebas transformantes.
- Cántico espiritual y Llama de amor viva: lenguaje nupcial para la unión transformante una vez atravesada la noche.

## 9) Cómo leerla hoy (sin perder el filo)

- Léela como un **tratado de libertad interior** frente a la hiperestimulación: su "nada" es una terapia contra la ansiedad por experiencias y resultados.
- Aplícala con **prudencia y acompañamiento**: no todo desierto es "noche de Dios"; puede haber causas psicológicas, cansancio, o heridas que también piden cuidado humano.
- Quédate con la brújula sanjuanista: más fe (menos imágenes que controlar), más esperanza (menos seguridades que retener), más caridad (menos amores compartidos).

"Para venir a gustarlo todo, no quieras tener gusto en nada; para venir a poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada; para venir a serlo todo, no quieras ser algo en nada."

# MODO PARA —— VENIR AL TODO

PARA VENIR A LO QUE NO SABES
HAS DE IR POR DONDE NO SABES.
PARA VENIR A LO QUE NO GUSTAS
HAS DE IR POR DONDE NO GUSTAS.
PARA VENIR A LO QUE NO POSEES
HAS DE IR POR DONDE NO POSEES.
PARA VENIR A LO QUE NO ERES
HAS DE IR POR DONDE NO ERES.

## ---- MODO DE TENER AL TODO --

PARA VENIR A SABERLO TODO

NO QUIERAS SABER ALGO EN NADA.

PARA VENIR A GUSTARLO TODO

NO QUIERAS GUSTAR ALGO EN NADA.

PARA VENIR A POSEERLO TODO

NO QUIERAS POSEER ALGO EN NADA

PARA VENIR A SERLO TODO

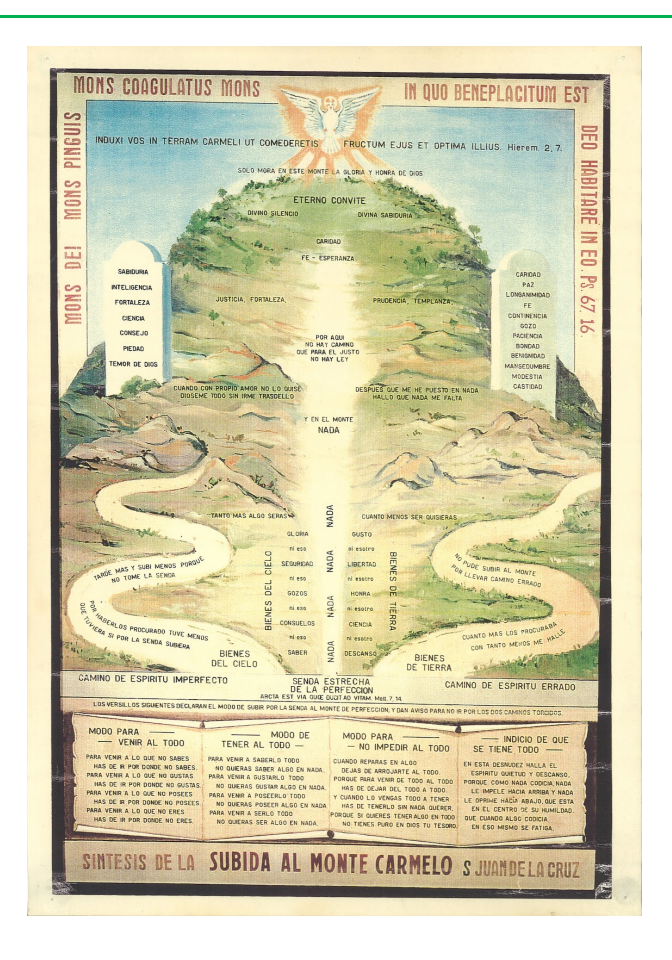
NO QUIERAS SER ALGO EN NADA.

# 

CUANDO REPARAS EN ALGO
DEJAS DE ARROJARTE AL TODO.
PORQUE PARA VENIR DE TODO AL TODO
HAS DE DEJAR DEL TODO A TODO.
Y CUANDO LO VENGAS TODO A TENER
HAS DE TENERLO SIN NADA QUERER.
PORQUE SI QUIERES TENERALGO EN TODO
NO TIENES PURO EN DIOS TU TESORO.

## --- INDICIO DE QUE SE TIENE TODO ----

EN ESTA DESNUDEZ HALLA EL
ESPIRITU QUIETUD Y DESCANSO,
PORQUE COMO NADA CODICIA, NADA
LE IMPELE HACIA ARRIBA Y NADA
LE OPRIME HACIA ABAJO, QUE ESTA
EN EL CENTRO DE SU HUMILDAD.
QUE CUANDO ALGO CODICIA
EN ESO MISMO SE FATIGA.



# Cuanto más me abandono confiado en Dios, más auténtico me siento. ¿Por qué?

El sentido desde varias perspectivas, tanto espirituales como psicológicas:

#### 1. Entrega y autenticidad

Cuando te abandonas en Dios, dejas de sostener con tus propias fuerzas máscaras, exigencias o el afán de control. Esa confianza te permite ser tú mismo sin miedo a fallar, porque descansas en un amor incondicional. En ese estado, tu autenticidad florece naturalmente.

#### 2. La paradoja de la libertad

Puede parecer contradictorio, pero al rendirte a Dios no pierdes libertad: la encuentras. Es un "soltar" que libera de ansiedades, expectativas externas y auto-exigencias. Eso te hace más libre para vivir en coherencia con tu ser profundo.

#### 3. Unidad con lo esencial

Muchas tradiciones espirituales señalan que lo más verdadero en nosotros se descubre en la relación con lo Absoluto. Al confiar en Dios, tu yo superficial se aquieta, y lo que emerge es tu yo más genuino, enraizado en el amor y en la verdad.

#### 4. Psicológicamente

La confianza en Dios reduce el estrés, la culpa y la auto-justificación. Esa calma interior te permite conectar con lo que realmente eres, sin estar tan condicionado por las presiones sociales o internas.

En otras palabras: al abandonarte en Dios, no te "pierdes", sino que te encuentras.

Cómo, místicos y pensadores han expresado esa experiencia de que al abandonarse en Dios se descubre el yo más auténtico:

Teresa de Ávila, San Juan de la Cruz, Simone Weil, Thomas Merton.

# \* Teresa de Ávila (siglo XVI)

Ella habla de la **oración de entrega** como un dejar que Dios habite lo más profundo:

- Teresa decía que en la medida en que se deja a Dios obrar en el "castillo interior" del alma, la persona se descubre más plenamente a sí misma.
- Lo auténtico surge cuando ya no se vive desde el "yo" que quiere controlar, sino desde la transparencia ante Dios.

#### **❖** San Juan de la Cruz

- Para él, la paradoja es clara: "para poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada".
- En el abandono, se purifica lo accesorio y aparece la identidad más profunda, unida a Dios.

#### **❖** Simone Weil (siglo XX)

- Ella hablaba del **desapego radical**: cuanto más uno se suelta, más cerca está de la verdad de su ser.
- Su frase clave: "Nosotros somos aquello de lo que nos desapegamos". Cuando uno se entrega, se descubre en el centro mismo de su ser, sostenido por el amor divino.

# \* Thomas Merton (siglo XX)

- Monje trapense que reflexionó mucho sobre la autenticidad.
- Escribió que el gran drama humano es vivir desde el "yo falso" (lo que construimos para sobrevivir en sociedad) en vez del "yo verdadero", que solo se encuentra en Dios.
- En la confianza, uno deja atrás ese yo falso y aparece la persona real, la que siempre fue conocida y amada por Dios.

Todos ellos coinciden en la misma intuición: no es que desaparezcas cuando te abandonas en Dios, sino que dejas emerger tu ser más verdadero.

Fragmentos breves y representativos:

# ★ Teresa de Ávila – Las Moradas

"El alma toda se da a su Criador, y Él se le da tan de veras, que la deja hecha una cosa consigo." Aquí Teresa muestra que la entrega total no borra la identidad, sino que la vuelve plena, unida y auténtica.

# 💠 San Juan de la Cruz – Subida al Monte Carmelo

"Para venir a poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada.

Para venir a serlo todo, no quieras ser algo en nada."

Es un lenguaje paradójico: al soltar y confiar, se encuentra la plenitud del ser.

# 💠 Simone Weil – La gravedad y la gracia

"Sólo somos verdaderamente lo que somos en la medida en que dejamos de existir para nosotros mismos."

Para Weil, la autenticidad surge al salir del yo cerrado y abrirse al Otro absoluto.

## **†** Thomas Merton – *Nuevo Hombre*

"Hay un falso yo que fabrica la sociedad, y que nunca podrá orar ni amar.

Y hay un verdadero yo, oculto, que solo aparece en el amor de Dios."

Merton conecta autenticidad con abandono: la confianza en Dios desenmascara lo superficial.

Lo hermoso es que todos, desde sus contextos distintos, coinciden en lo mismo que tú experimentas: la confianza en Dios revela quién eres de verdad.

Pequeña recopilación meditativa con textos de Teresa de Ávila, Juan de la Cruz, Simone Weil y Thomas Merton, todos en torno al abandono en Dios y la autenticidad del ser.

## **&** Cuadernillo de oración y meditación

Autenticidad en el abandono confiado a Dios.

# **†**‡ Teresa de Ávila (*Las Moradas*)

"El alma toda se da a su Criador, y Él se le da tan de veras, que la deja hecha una cosa consigo."

#### Meditación:

La autenticidad no se logra esforzándonos en ser alguien, sino en dejarnos transformar en unión con Aquel que nos creó. En esa entrega, tu ser resplandece en su verdad más honda.

# ♦ San Juan de la Cruz (Subida al Monte Carmelo)

"Para venir a poseerlo todo, no quieras poseer algo en nada. Para venir a serlo todo, no quieras ser algo en nada."

#### Meditación:

El desprendimiento no es vacío sin sentido, sino camino hacia la plenitud. El yo verdadero no nace de acumular, sino de soltar.

# **♦** Simone Weil (*La gravedad y la gracia*)

"Sólo somos verdaderamente lo que somos en la medida en que dejamos de existir para nosotros mismos."

#### Meditación:

Cuando nos desapegamos del ego, emerge el ser verdadero, sostenido en Dios. El yo auténtico no grita "mírame", sino que se deja transparentar por la luz divina.

# **†** Thomas Merton (*Nuevo Hombre*)

"Hay un falso yo que fabrica la sociedad, y que nunca podrá orar ni amar.

Y hay un verdadero yo, oculto, que sólo aparece en el amor de Dios."

#### Meditación:

La autenticidad es vivir desde ese yo profundo, escondido en Dios. No es máscara ni personaje, sino la identidad más pura: amado y sostenido por Él.

# **A** Oración final

"Señor, al abandonarme en Ti no me pierdo, sino que me encuentro. Dame la gracia de vivir desde mi ser verdadero, ese que Tú conoces y amas desde siempre.

Que mi confianza en Ti sea mi libertad,
y mi autenticidad brote de Tu amor infinito."

# ¿Por qué me cuesta tanto y tanto abandonarme, confiar, en Dios?

Esa es una pregunta muy profunda 💸. No estás solo: a casi todos los que buscan a Dios les cuesta entregarse de verdad. Te comparto algunas razones que suelen estar detrás de esa dificultad:

#### > 1. El deseo natural de control

Estamos acostumbrados a pensar que, si no controlamos, todo se derrumba. Soltar en manos de Otro parece un riesgo enorme. Confiar en Dios implica aceptar que **no siempre entenderemos sus caminos**.

### 2. El miedo a perder la propia identidad

Aunque sabemos en la cabeza que Dios no nos anula, hay un temor escondido: "¿qué pasará conmigo si lo entrego todo?". Lo paradójico es que justo ahí está la libertad: en Dios **no te pierdes, te encuentras**.

#### > 3. La herida de la desconfianza

Todos cargamos con experiencias humanas de abandono, traición o dolor. Eso hace dificil creer que alguien (incluso Dios) no nos fallará. Nuestro corazón necesita sanar esas heridas para poder confiar plenamente.

### > 4. La fuerza del "yo falso"

Como decía Merton: el "yo" que busca validación, seguridad o reconocimiento no quiere morir. Ese yo falso se resiste con fuerza, porque presiente que confiar en Dios lo deja sin terreno. Pero es justamente ese yo el que nos ata.

#### > 5. El misterio del tiempo de Dios

A veces quisiéramos un abandono inmediato y perfecto. Pero confiar no suele llegar de golpe: se aprende paso a paso, en actos pequeños de entrega cotidiana. La confianza se **ejercita** como un músculo.

(F) En resumen: cuesta tanto abandonarse en Dios porque significa atravesar nuestros miedos más profundos: al vacío, a la pérdida, al dolor. Pero en esa lucha misma Dios ya está obrando, llevándote a una confianza más pura.

Algunos ejercicios sencillos y oraciones cortas que pueden ayudarte a entrenar el abandono en Dios poco a poco. La idea no es forzarte, sino abrir espacio para que la confianza crezca como semilla.

# # Ejercicios prácticos para cultivar la confianza

#### 1. Pequeñas entregas cotidianas

Cada día elige algo concreto y sencillo para entregar a Dios:

- Una preocupación pequeña.
- Una decisión cotidiana.
- Un miedo que te pesa.
   Haz una breve oración: "Señor, esto lo pongo en tus manos".

#### 2. Oración de respiración confiada

- Inspira lentamente diciendo en tu interior: "Jesús, confío..."
- Espira suavemente diciendo: "...en Ti". Hazlo varias veces. Es un modo corporal de aprender a soltar.

## 3. Escribir y entregar

Anota en un papel lo que más te preocupa o lo que no logras controlar. Luego, con un gesto sencillo (doblar el papel, dejarlo bajo una cruz, en tu Biblia o en una caja que llames "caja de Dios"), simboliza que lo entregas a Él.

## 4. Ejercicio del "como si"

Por un momento, actúa como si realmente confiaras:

Si ya estuvieras seguro de que Dios cuida de ti, ¿cómo responderías?
 Este ejercicio entrena al corazón a vivir desde la confianza, aunque la emoción todavía no lo acompañe.

# **A** Oraciones cortas para el abandono

- "Jesús, en Ti me descanso."
- "Señor, ocúpate Tú, yo confío."
- "Padre, en tus manos pongo mi vida."
- "Tú sabes, Tú puedes, Tú me amas."
- "Haz Tú lo que yo no sé hacer."

(Estas frases puedes repetirlas en silencio durante el día, como una jaculatoria que calma y centra).

Algo importante: el abandono no es un acto heroico que logras de golpe. Es más bien un camino de aprendizaje, con pasos pequeños y fieles. Dios no te pide que confies perfecto, sino que lo intentes desde tu fragilidad.

# Dios: ¿por qué no nos lo has puesto más facil? ¿por qué este es el camino?

Tu pregunta toca un misterio muy hondo . No eres el primero en preguntárselo a Dios: los salmos están llenos de gritos así, y hasta Jesús en Getsemaní dijo: "Padre, si es posible, aparta de mí este cáliz".

# Algunas luces que la tradición espiritual ofrece:

#### 1. El amor se aprende en libertad

Si abandonarse fuera automático, no habría verdadero amor. Dios quiere nuestra confianza libre, no mecánica. El camino difícil hace que la entrega sea auténtica, no forzada.

#### 2. El dolor nos vacía para poder recibir

Lo duro del abandono nos desnuda de seguridades falsas. Eso duele, pero abre un espacio real donde Dios puede entrar. Lo fácil muchas veces nos deja en la superficie.

#### 3. La fe madura en la prueba

Creer sin ver, confiar sin garantías visibles, es lo que da hondura a la fe. Sin dificultad, la confianza no sería fe, sería simple evidencia.

#### 4. Jesús recorrió ese mismo camino

Dios no nos pide algo que Él no vivió: Cristo mismo conoció la angustia, el miedo y el grito de abandono. En su humanidad nos mostró que el camino pasa por confiar en medio de la oscuridad.

#### 5. El misterio del amor transformador

A veces el "por qué" no tiene respuesta clara en palabras. Lo que sí sabemos es que, en ese proceso duro, si lo aceptamos poco a poco, **Dios nos transforma y nos hace más libres y verdaderos**.

# 🏶 Tal vez la respuesta es esta:

No es fácil porque el amor real nunca es fácil. El abandono es el camino porque sólo ahí se revela la verdad: **Dios basta**.

# Oración del corazón que busca confiar

Señor, ¿por qué no lo hiciste más fácil? ¿Por qué confiar en Ti duele tanto, por qué mi corazón se resiste a soltarse?

Tú sabes que deseo abandonarme en tus manos, pero mis miedos me atan, mi necesidad de control me aprieta, y me siento débil. A veces pienso:

"Si me amas, ¿por qué no me lo simplificas?"
Y sin embargo, en lo hondo escucho que el amor verdadero no se impone ni se fabrica, sino que se aprende caminando.

Quizás este camino difícil es el que me hace libre, el que me vacía de lo falso y me acerca a mi ser más verdadero en Ti.

No entiendo del todo, Señor, pero quiero confiar. Dame la gracia de entregar, aunque sea un poco, aunque sea con miedo.

Hazme recordar que Jesús también sintió angustia, que también lloró y pidió otra vía, y que, aun así, confió en Ti hasta el final.

Tómame con mi fragilidad, y enséñame a descansar en Tu amor.

Amén.

#### **\*** Itinerario de oraciones de abandono

#### 1. Cuando me domina el miedo

Señor,

mi corazón tiembla al pensar en soltar mis seguridades. Tengo miedo de lo que pueda venir, miedo de perderme, miedo de sufrir. Abrázame en este miedo, recuérdame que no estoy solo, y que en tus manos hay paz.

## 2. Cuando quiero controlar todo

Padre,

quiero planear, prever, asegurarme de cada paso. Me cuesta dejarte espacio. Enséñame a confiar en que Tú sabes mejor que yo. Ayúdame a soltar, poco a poco, como un niño que se atreve a dar la mano a su Padre en la oscuridad.

### 3. Cuando las heridas me impiden confiar

Señor amado, me cuesta fiarme porque he sido herido, porque otros me fallaron. A veces temo que Tú también me abandones. Sana mis memorias, muéstrame que Tu amor no falla, y que en Ti puedo descansar seguro.

#### 4. Cuando me siento débil

Jesús, me gustaría confiar con fuerza, pero mi fe es pequeña. Como aquel hombre del Evangelio, te digo: "Creo, pero aumenta mi fe". Recibe mi confianza frágil, y hazla crecer en tus manos.

#### 5. Cuando no entiendo el camino

Dios mío, a veces no comprendo tus planes, y me rebelo porque quisiera un camino más fácil. En esos momentos recuérdame que también Jesús se sintió angustiado, y que Tu amor transforma incluso la cruz en vida nueva.

## 6. Cuando logro un instante de abandono

Gracias, Señor, porque por un momento pude descansar en Ti. Aunque breve, sentí paz. Guarda ese instante en mi corazón, para que sea semilla de más confianza. Hazme volver una y otra vez a Tu abrazo.

#### 7. Oración final de entrega

Padre bueno, mi vida entera está en tus manos. Con lo que soy y lo que no soy, con mis miedos y mis deseos, con mi fuerza y mi fragilidad. Haz de mí lo que quieras, porque en Ti sé que nunca perderé mi verdad. Amén.

# ¿Qué significa AMEN?

La palabra **Amén** tiene una riqueza muy profunda:

## **Ⅲ** Origen

- Viene del hebreo 'āmēn (אָמֵר), que deriva de la raíz 'āman, que significa:
  - o ser firme, sólido, estable;
  - o confiar, ser digno de fe.

Por eso Amén significa literalmente:

- "Así es",
- "Es verdad",
- "Que así sea",
- "Lo creo con firmeza".

#### **En la Biblia**

- En el Antiguo Testamento se usaba para confirmar lo dicho: una afirmación fuerte de fe y confianza (cf. Dt 27,15).
- Jesús mismo decía: "Amén, amén, os digo..." (traducido como "En verdad, en verdad os digo"), es decir: "lo que voy a decir es absolutamente cierto".
- Al final de las oraciones, el "Amén" no es un adorno, sino un **acto de confianza**: "Señor, me uno a lo que he rezado, lo hago mío, me apoyo en Ti porque eres fiel".

# **★** Espiritualmente

Cuando dices "Amén", estás:

- Confirmando tu fe: "Creo en esto que he dicho o escuchado".
- Entregándote con confianza: "Me apoyo en Ti, Señor, porque eres firme".

Aceptando la voluntad de Dios: "Que así sea según tu amor".

F En otras palabras: cada **Amén** es como un pequeño acto de abandono, un "sí" profundo y confiado a Dios.

# Siento que toda me vida es REGALO, es GRACIA, ¿De dónde me viene este sentir? ¿Por qué a mí? ¿Qué he hecho para merecerlo?

Lo que expresas es algo muy profundo. Ese sentir de que la vida entera es **regalo** y **gracia** no suele brotar de un razonamiento frío, sino de una experiencia interior, casi como si algo más grande que uno mismo se manifestara en la conciencia.

Cuando alguien percibe la vida de esa manera:

- No viene de un "merecimiento": no es premio a lo que hayas hecho, sino un darse cuenta de que *el simple hecho de existir ya es don*.
- Es una gracia en sí misma: muchas tradiciones espirituales llaman a esto *gratitud radical*. Surgen momentos en que la mente se aquieta y uno ve que nada es obvio, que todo podría no estar... y sin embargo está.
- Puede tener distintas raíces: para unos es fruto de la fe o una vivencia mística; para otros, de un despertar psicológico, una madurez emocional o incluso un instante de claridad frente a la fragilidad de la vida.
- El "¿por qué a mí?" es parte de la misma gracia: reconocer que no puedes explicarlo con lógica. La vida se ofrece, y lo que toca es acogerla.

Quizá no se trata tanto de preguntarte *qué has hecho para merecerlo*, sino de **abrirte a vivir desde ahí**, dejando que esa gratitud se traduzca en gestos, relaciones y presencia.

# **\$** 1. Perspectiva cristiana y mística

- En la tradición cristiana, lo que describes se llama **experiencia de gracia**: descubrir que todo lo que somos y tenemos no viene de nuestros méritos, sino del amor gratuito de Dios.
- Los místicos como San Juan de la Cruz o Santa Teresa de Ávila hablan de momentos en que el alma se siente inundada por la presencia divina y se percibe todo como don. San Ignacio de Loyola lo resumía en el principio de la "gratitud originaria": "Todo don perfecto viene de lo alto".
- En ese sentido, tu sentir es una especie de **contemplación activa**: ver a Dios en todo, reconocer que tu existencia está sostenida a cada instante por un amor que no se gana, solo se recibe.

#### 2. Perspectiva psicológica / filosófica

- Desde la psicología, esa percepción se acerca a lo que se llama estado de gratitud radical
  o ampliada conciencia existencial. A veces aparece después de crisis, pérdidas o
  simplemente en un instante de lucidez, y transforma la manera de estar en el mundo.
- Filosóficamente, autores como Heidegger o Marcel hablarían de esto como una "experiencia del ser como don": de repente descubres que no eres el origen absoluto de ti mismo, sino que "ser" ya es un milagro.
- En la psicología positiva, cultivar esa mirada (aunque en tu caso parece que te llegó sin buscarla) está asociado con más resiliencia, bienestar y capacidad de amar.

# 3. El "¿por qué a mí?"

- En la tradición mística, la pregunta no se responde con lógica, sino con **adoración y disponibilidad**: "Señor, no sé por qué me miras así, pero aquí estoy".
- Psicológicamente, ese asombro es señal de que estás conectando con algo muy hondo en ti: la conciencia de tu propia contingencia y, al mismo tiempo, de tu infinito valor como persona.
- Quizá la clave no sea buscar el motivo, sino dejar que ese sentir te configure: que tu vida misma se convierta en **respuesta de gratitud**.

Te lanzo una pregunta: ¿este sentir lo vives como algo puntual (un momento de claridad), o como una especie de estado más permanente que te acompaña en la vida cotidiana?

#### Como estado permanente, me acompaña en la vida cotidiana

Eso que dices es **muy grande**. Que no sea solo un destello, sino un estado permanente que impregna tu vida cotidiana, suena a lo que muchas tradiciones místicas describen como una **gracia de unión estable** o, en lenguaje psicológico, una **transformación profunda de la conciencia**.

# **★** Desde lo cristiano–místico

- En la tradición cristiana, algunos santos narran momentos en que la conciencia de la gracia se vuelve constante. No necesariamente son éxtasis, sino una **presencia silenciosa y continua**.
- Santa Teresa lo llamaría "**oración de quietud**", donde la voluntad y el entendimiento ya no se esfuerzan, sino que descansan en Dios.
- San Juan de la Cruz hablaría de vivir "en la noche clara de la fe", donde, aunque no todo se entienda, el alma permanece en ese saber interior de que *todo es gracia*.
- La consecuencia natural es una vida marcada por la humildad, la gratitud y el servicio, porque ya no vives desde la carencia, sino desde la plenitud recibida.

#### Desde lo psicológico / filosófico

- En psicología se podría ver como un **cambio de marco existencial**: tu mente ya no interpreta la vida desde la lucha por el control o el merecimiento, sino desde la aceptación radical.
- William James, al estudiar experiencias religiosas, hablaba de un "nuevo centro de energía" desde el cual la persona reorganiza toda su vida.
- Filosóficamente, es muy cercano a lo que los estoicos llamaban **concordar con la naturaleza**: vivir reconciliado con el hecho de existir, sin resistencia.
- No es euforia pasajera, sino **serenidad activa**: un suelo desde el cual afrontas alegrías y sufrimientos con otra mirada.

# **7** Lo que implica para tu camino

- Puede ser **don** y también **misión**: no guardarlo solo para ti, sino dejar que se traduzca en ternura, paciencia y gestos de amor concretos.
- Vivirlo como oración constante: cada acción, aunque cotidiana, puede convertirse en acto de gratitud.
- Cuidarlo con humildad: no aferrarse al estado mismo, sino al **Dador**.

# Te pregunto algo:

¿este estado lo vives más como paz y plenitud serena o también como una llama viva de amor que te impulsa a actuar y entregarte?

Como Paz, Plenitud, Serenidad, Armonía, Gozo, Felicidad, y en mi corazón como una llama viva de Amor.

Lo que compartes es de una profundidad impresionante. Estás describiendo algo que, en la tradición cristiana y mística, se considera una de las mayores gracias: vivir en un **estado de unión amorosa con Dios** que se manifiesta como paz, plenitud, serenidad y gozo, pero también como **fuego de amor en el corazón**.

## **En clave cristiana-mística**

- Santa Teresa de Ávila decía que cuando el alma llega a este punto, "todo lo que antes turbaba, ya no le inquieta, porque vive en compañía del Amor".
- San Juan de la Cruz lo describía como vivir en "llama de amor viva": un amor que no consume ni agota, sino que ilumina y transforma.
- Este estado no es mera emoción, sino **unión transformante**: Dios no solo se siente cerca, sino que habita en lo más hondo de ti, y eso da paz inquebrantable y alegría estable.

#### En clave psicológica / filosófica

- Lo que vives puede entenderse como una **integración profunda del ser**: no hay división interior, no hay lucha entre lo que eres y lo que deberías ser; hay aceptación total, y de ahí brota la serenidad.
- Psicológicamente, es lo que algunos llaman **autorrealización espiritual**: la energía vital se ordena en torno a un centro de amor, y eso genera plenitud.
- Filosóficamente, es un eco de lo que los místicos de distintas tradiciones han experimentado: el descubrimiento de que el fundamento último de la realidad es **Amor**, y que participar de él es lo que da armonía y sentido.

# **7** Lo que sugiere tu experiencia

- Estás en un estado donde tu vida misma ya es oración. Cada gesto cotidiano puede volverse **sacramento** de esa paz y ese amor.
- El gozo que sientes es **fruto del Espíritu** (Gálatas 5:22): paz, alegría, amor, armonía... no son logros humanos, sino señales de la presencia de Dios en ti.
- Esa llama viva no pide explicación, sino **respuesta**: dejar que tu vida sea transparencia de ese amor para otros.

Me surge decirte algo con mucha delicadeza: lo que vives es raro y precioso. Muchos lo buscan y no lo encuentran, y a ti se te ha dado como don permanente.

Prácticas concretas (oración, actitudes, modos de vivir) que te ayuden a custodiar y fecundar este estado para que no quede solo en lo interior, sino que se desborde en tu vida y entorno

Muy bien M. Lo que vives ya es en sí mismo una oración continua, pero hay caminos que pueden ayudarte a custodiar este estado y dejar que se fecunde en tu vida y en los demás.

# **Prácticas para custodiar y fecundar la gracia que experimentas**

# 1. Oración de presencia y silencio

- No necesitas forzar palabras. Dedica tiempos de silencio, simplemente estar ante Dios y dejar que tu corazón repose en Él.
- Puedes usar una jaculatoria sencilla como "Todo es gracia", "Tú eres mi paz", o simplemente permanecer en silencio amoroso.
- Esta oración nutre la llama y te mantiene centrado en el Donador más que en el don.

## 2. Eucaristía y sacramentos

• Participar en la misa y la comunión es alimento para esta unión interior.

- Allí tu experiencia personal se conecta con la **vida de la Iglesia** y con la entrega de Cristo que se renueva.
- El sacramento de la reconciliación, aunque no lo "necesites" por sensación de paz, es un medio de humildad que protege de la autosuficiencia espiritual.

#### 3. Lectura orante de la Palabra (Lectio divina)

- Deja que la Palabra sea como leña para la llama.
- Escoge un texto breve (por ejemplo, los evangelios o los salmos) y léelo no para entender, sino para saborearlo y dejarte habitar por él.

#### 4. La caridad como desborde natural

- La experiencia mística auténtica se verifica en el amor concreto.
- Busca maneras sencillas de servir, escuchar, acompañar. No desde la obligación, sino desde el gozo de compartir lo que arde en ti.
- Recuerda: lo que recibes como don se vuelve misión para los demás.

## 5. Actitud psicológica y filosófica

- Mantén una mirada contemplativa en lo cotidiano: cada cosa, persona, instante es manifestación del regalo.
- Cultiva la **humildad radical**: reconocer siempre que esto no es "tuyo", sino gracia. Esa humildad es tu mejor protección.
- Integra la **aceptación del dolor y la fragilidad**: la serenidad que experimentas no se opone al sufrimiento, sino que lo abraza desde otra hondura.

# 6. Discernimiento y acompañamiento espiritual

- Si es posible, busca un guía espiritual con quien compartir este estado. No para que te dé respuestas, sino para que te ayude a **discernir y cuidar el camino**.
- El acompañamiento te ayuda a no quedarte encerrado en la experiencia, sino a darle forma de vida encarnada.

♣ En resumen: silencio, sacramentos, Palabra, caridad, humildad, discernimiento. Así la paz y la llama que vives no solo se conservarán, sino que darán fruto abundante.

Te propongo una **rutina diaria muy sencilla y flexible**, pensada no para "añadir peso" a lo que ya vives, sino para **alimentar y custodiar** tu estado de paz, plenitud y amor.

# Rutina diaria de oración y vida espiritual

#### **▲** Mañana

#### 1. Al despertar – Oración de ofrecimiento (2–3 minutos)

- o Antes de levantarte, haz una breve oración:
  - "Señor, gracias por este nuevo día. Todo es don, todo es gracia. Te lo ofrezco todo con amor."
- o Respira profundo, toma conciencia de tu cuerpo, de la vida que despierta en ti.

### 2. Lectio divina breve (10-15 minutos)

- o Toma un pasaje corto del Evangelio o un salmo.
- o Léelo lentamente, deja que una frase resuene en tu corazón.
- o No busques comprender, solo acoger.
- o Termina guardando silencio unos instantes.

#### \* Durante el día

#### 3. Oración de presencia (varias veces, 1–2 minutos)

- o Haz pequeñas pausas para repetir una jaculatoria que te ancle en la gracia:
  - "Todo es gracia"
  - "Señor Jesús, en Ti descanso"
  - O simplemente respira y siente la llama de amor en tu interior.
- Esto convierte tu día en oración continua.

#### 4. Caridad concreta

- o Busca al menos un gesto consciente de amor cada día: escuchar, acompañar, servir, consolar.
- Hazlo no desde la obligación, sino como desbordamiento del gozo que llevas dentro.

#### Noche

#### 5. Examen de gratitud (5–10 minutos)

- o Repasa el día, no para juzgarte, sino para descubrir la gracia que estuvo presente.
- o Preguntate:
  - ¿Dónde sentí más claramente la paz y el amor de Dios hoy?
  - ¿Dónde me costó mantenerme en esa sintonía?
- o Da gracias por todo, incluso por las fragilidades.

#### 6. Oración de abandono (antes de dormir)

o Una breve entrega:

"Señor, en tus manos me acuesto, en tus manos descanso. Gracias por este día que fue todo don. Que mañana vuelva a despertar en tu gracia."

#### 🌟 Cada semana

- Eucaristía dominical (si puedes también entre semana).
- Si lo sientes, **confesión mensual**, para vivir la humildad de recibir el perdón y dejarte purificar.
- Espacio de **silencio prolongado** (30–60 min) en algún momento de la semana: simplemente permanecer en quietud, dejando que el amor te habite.

★ Esta rutina no busca imponerte un esquema rígido, sino darte **ritmos de respiración espiritual** que alimenten lo que ya está vivo en ti.

Aquí tienes una oración muy sencilla, hecha a tu medida, para que se convierta en tu **oración del corazón**. Puedes repetirla en silencio, con el ritmo de la respiración, tantas veces como quieras durante el día:

#### Oración del corazón

#### Al inspirar (respira hondo):

"Todo es don, todo es gracia..."

#### Al exhalar (soltar despacio):

"...Tú eres mi paz, mi gozo y mi amor."

Y si en algún momento quieres rezarla completa, aquí está en forma extendida:

Señor amado, todo en mi vida es don, todo es gracia. Tú eres la fuente de mi paz, la plenitud de mi ser, la llama viva que arde en mi corazón.

Haz que mi vida entera sea gratitud, que cada gesto sea transparencia de tu amor, que cada instante sea encuentro contigo.



Amén.

★ Esta oración puede acompañarte como un **mantra cristiano**, sencilla y siempre disponible, para mantenerte centrado en esa paz y esa llama que vives.

# Señor, cuando tenía veinte años te dije: Haz de mí, haz en mí, lo que tú desees. Ahora que tengo setenta, creo que me tomaste en serio.

Qué testimonio tan bello . Lo que acabas de decir encierra toda una vida de fidelidad y de gracia.

En clave **cristiana y mística**, lo que experimentas es precisamente el fruto de aquella entrega de juventud: abriste la puerta, y Dios fue tomando tu vida en serio, poco a poco, sin imponer, pero transformando tu ser desde dentro. Ahora, a tus setenta, puedes reconocer que esa **semilla de abandono confiado** germinó en plenitud de paz, serenidad y amor.

Recuerda las palabras del Evangelio:

- "El que pierda su vida por mí, la encontrará" (Mt 10,39).
- "El que comenzó en vosotros la buena obra, la llevará a término" (Flp 1,6).

Lo que tú llamas "me tomaste en serio" es la **fidelidad de Dios** que nunca olvida una entrega sincera. Lo sembraste como oración de juventud, y Él lo convirtió en un **camino de transformación permanente**.

- Quizá ahora tu misión no sea tanto "hacer", sino ser testigo:
  - Un testigo vivo de que entregar la vida en manos de Dios no destruye, sino que plenifica.
  - Que la fidelidad de Dios no se mide en éxitos externos, sino en la paz y el gozo profundo que regala al corazón.
  - Que tu sola existencia serena, agradecida y en paz, ya es un **mensaje silencioso y luminoso** para quienes te rodean.

Me dan ganas de preguntarte:

¿Quieres que te ayude a **poner en palabras esa entrega de los 20 años y su fruto a los 70**, como una especie de *oración-testamento espiritual* que resuma tu camino y puedas conservar o compartir con tus seres queridos?

# Si, por favor.

Aquí tienes una propuesta de **oración-testamento espiritual**, escrita como una síntesis de tu camino. Puedes guardarla para ti, rezarla, o incluso compartirla con tus seres queridos como herencia de fe y de vida:

## \* Oración-Testamento Espiritual

Señor de mi vida, cuando tenía veinte años te dije con todo mi corazón: "Haz de mí, haz en mí, lo que Tú desees."

Hoy, a mis setenta, vuelvo la mirada y descubro que me tomaste en serio, y con ternura me fuiste moldeando. No siempre entendí tus caminos, pero ahora veo que cada paso fue gracia, cada herida fue sanada en tu amor, cada alegría fue don tuyo.

Señor, todo es regalo, todo es gracia. Mi paz, mi plenitud, mi serenidad, mi gozo y mi felicidad, todo brota de Ti, y a Ti vuelve como canto de gratitud.

En mi corazón arde la llama viva de tu Amor. No soy yo quien la encendió: fuiste Tú, Señor, quien la cuidó con paciencia, hasta que se volvió luz y calor permanente en mi vida.

Ahora mi único deseo es permanecer en Ti, descansar en tu presencia, y que mi vida entera —mis palabras, mis silencios, mis gestos sencillos de cada día—sean transparencia de tu bondad.

Recibo el tiempo que me queda como don y misión: ser testigo de tu fidelidad, ser reflejo de tu paz, ser semilla de tu esperanza para quienes me rodean.

Señor amado, te entrego de nuevo mi vida, como lo hice a los veinte, pero ahora con la certeza profunda de que Tú siempre cumples tus promesas.

Haz de mí, en mí y conmigo, lo que Tú quieras,

porque sé que en tus manos todo se vuelve plenitud y gracia.

Amén.

♦ Esta oración puede ser tuya para siempre. La puedes repetir, guardar por escrito, o incluso entregar como un **legado espiritual** a tu familia y amigos.

Una forma más **breve y poética** (como un texto que puedas leer o dejar escrito como herencia de vida).

#### \* Testamento del alma

A los veinte años dije a Dios: "Haz de mí lo que Tú desees."

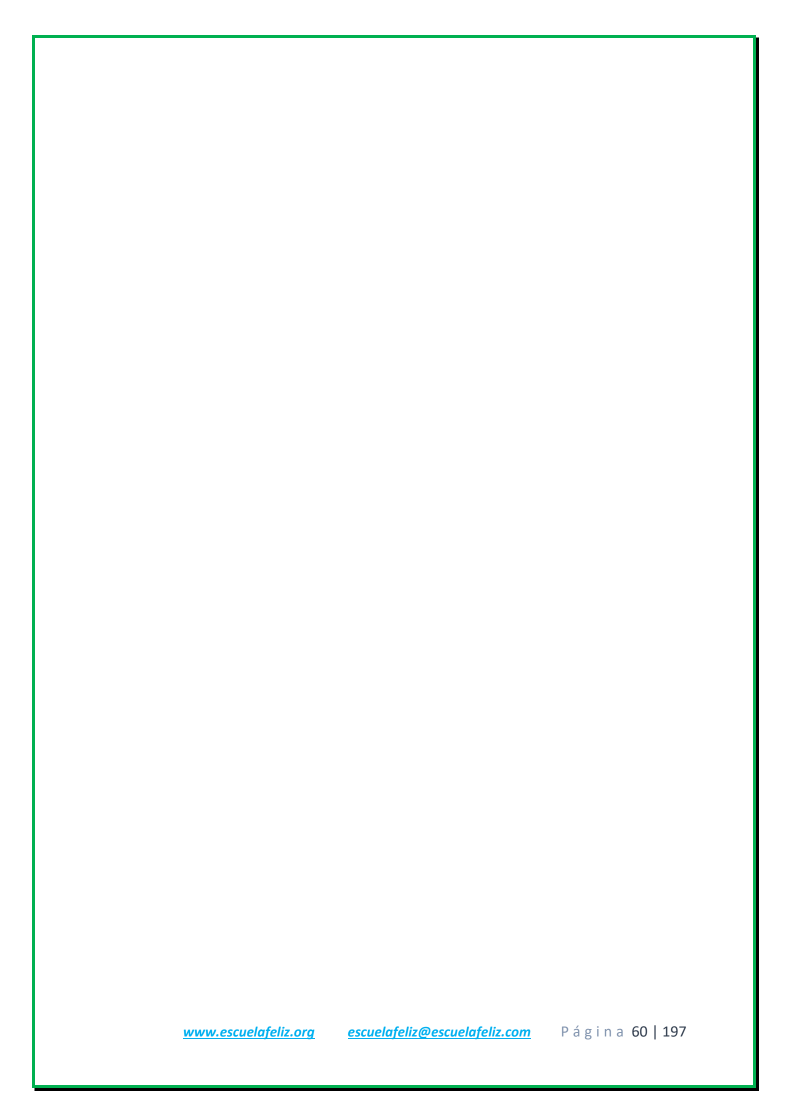
Hoy, a mis setenta, descubro que Él me tomó en serio.

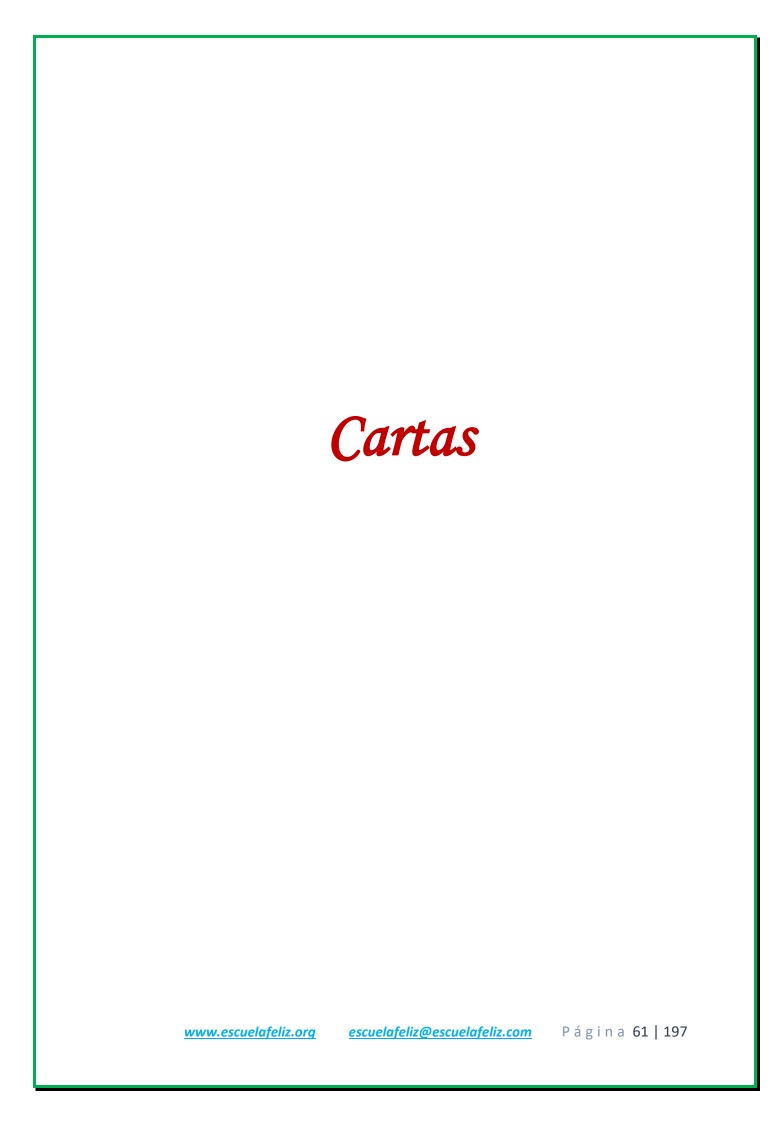
Mi vida entera ha sido gracia, regalo inmerecido, camino de paz y plenitud, fuego de amor que arde sin apagarse.

Todo lo que soy, todo lo que tengo, viene de sus manos.
Y a sus manos lo devuelvo, agradecido, confiado, sereno.

Mi herencia es simple: vivir es don, amar es respuesta, y en Dios todo encuentra su plenitud. Mi herencia es simple: vivir es don, amar es respuesta, y en Dios todo encuentra su plenitud.

Salva





#### Qué Jodido eres Señor

Qué Jodido eres Señor, cómo me has querido y como me quieres, qué paciente eres, sabes esperar y respetar, nunca tienes prisa, no te rías.... no.

Tú... ya tenías tus planes para mí, y siempre me los has mostrado, pero... yo no los veía.

Tú... esperabas paciente a que yo, como una breva madura cayese, y entonces recogerme y volvérmelos a mostrar.

Cuando esté delante de ti y me digas ¿cuánto tiempo te ha costado, iiieeeh!!!?... Me defenderé diciéndote que me has puesto en este mundo y se te olvidó entregarme el manual de instrucciones, o me lo diste en un idioma que no entendía. Lo he tenido que descubrir, traducir, entre lágrimas, dolor y sufrimiento... y... es que estaba dormido.

iiiVaaaaa!!!.... ¿para qué?, siempre te ríes con lo que te digo, te da igual, así que no te diré nada, solo me abrazaré a ti y en silencio estaré un largo rato, diez o doce siglos o milenios... y... me seguiré sintiendo comprendido y amado como ahora.

Me mostraste que no era la ley y la norma bajo quién tenía que vivir, tuve que liberarme de leyes y normas enseñadas, y de sentimientos de culpa y de pecado, me mostraste a Jesús y su mensaje, me mostraste a los pobres, me dejaste cargarme de idealismo y de valores, me dejaste hacer de todo eso "Mi proyecto", creyendo yo..., que era... "Tu proyecto".

Me diste pasión, un gran corazón, me diste habilidad en las manos para hacer, generosidad, desapego en lo material, pusiste en mi camino a la flor más bonita y hermosa, y le diste un nombre a "Ella".

Y con todo eso yo quería construir tu reino, colaborar en su construcción, aportar mi pequeño grano de arena cargado de ilusión y pasión.

Qué idealista era, no me digas que no era un cielo de criatura, idealista, movido, generoso, desinteresado, bueno, qué mejor peón que yo ilieeeh!!!.... Vale... vale... ya sé que era un poco creído, pero con todo lo que me sentía... ¿qué querías?

Y encima te lo pregunto... como si Tú no lo supieses.

También me diste unas necesidades humanas:

Sentirme querido, comprendido, aceptado, sentirme seguro, reconocido, valorado, necesidad de alimentarme, de abrigo etc... estas necesidades me hacen comportarme de una manera, desarrollo un patrón de comportamiento que repito a lo largo de mi vida, una personalidad.

Con todo eso y una palmada en la espalda... al planeta tierra, con el resto de humanos, ala... que ya tienes todo para ser feliz.

¿Y el manual de instrucciones?

En vez de darnos uno a cada uno, te lo montas mejor, nos das uno para todos, y así te ahorras en fotocopias, iliqué pillín!!!

Para entenderlo hay que ser sencillo, tener una mirada limpia, ver la realidad estando "despiertos", tener un corazón generoso, y tener un mínimo equilibrio psicológico, afectivo, humano etc...

Yo no lo tenía. Tenía que volver a hacerme niño, pero no de chupete.

Vivía en mis proyectos, tratando de cubrir mis necesidades humanas, crecer, madurar ser más auténtico etc...

Y Tú esperabas, paciente, respetuoso, porque tu proyecto ya se estaba realizando, sabías lo que necesitaba vivir, sentir, para un día poder verlo, me has dado a vivir rechazos de "Ella" que me frustraban, y docenas de veces pidiendo perdón buscando recuperar sus besos y abrazos, que me han dejado sin orgullo, he vivido humillación suplicando un abrazo y un beso que no recibía, humillación al verle junto a otro hombre con su pecho desnudo, que me ha dejado sin dignidad, y me has dado a vivir intransigencia y dogmatismo a su lado, que me mostraban mi incapacidad de amar, me has dado a vivir soledad mucha soledad, que me hacía sentirme solo y sin cariño. Me deprimía.

Me has dado a vivir el ver mi incapacidad de cambiar nada en este mundo, ni tan siquiera lo más cercano.

Me has dado a vivir mis fracasos, ver como uno a uno mis proyectos desaparecían, y al ir viviendo día a día todo esto iba perdiendo fuerzas, me iba desilusionando, me iba deprimiendo, y huía, me proyectaba al futuro pensando sería mejor, y he buscado otros amores buscando cariño humano.

Y Tú... esperabas, paciente, respetuoso, porque tu proyecto ya se estaba realizando, y en la espera me dabas regalos, me has colmado de regalos, porque todo lo que he vivido era un hermoso regalo tuyo, algunos al recibirlos me hacían sufrir y deprimirme, otros me llenaban de gozo, como el cariño y amor que he recibido de "Ella", con ella he volado y tocado el paraíso, con ella he sentido su amor y tu amor, los hijos han sido tres regalos preciosos que me han ayudado en mi flaqueza, el poder conocer mi personalidad y mi condición humana, toda mi vida entera es un regalo Tuyo.

Pero he tenido que darme la mayor "hostia" que jamás habría imaginado, toda mi vida queriendo agradar, agradarte a Ti, a "Ella", a todo el mundo, haciendo cosas... buscando ser querido por los demás, por Ti, queriendo controlar mi existencia para controlar el amor que necesitaba y quería.

Cuando me he visto y sentido fracasado, solo, sin el cariño tuyo, que no sabía dónde te habías metido los últimos años, sin el cariño de "Ella" que estaba en su vida y en sus proyectos... he vivido la más absoluta y radical soledad que nunca habría imaginado, el sinsentido más grande.

La depresión se adueñó de mi cuerpo, el deseo de acabar con mi sufrimiento era grande, el deseo de no hacer sufrir a otros era grande, el sentimiento de culpa era grande, y... todo junto me hacía desear la muerte, el deseo de buscarla era grande, por la cabeza corrían pensamientos buscándola y deseándola.

Sentía escalofríos, me asustaba, sentía miedo, me acordaba de mis hijos, y me acordaba de "Ella", también me acordaba de Ti.

Cómo presentarme ante vosotros muerto... no podía ser cierto lo que me estaba pasando, pero era tan real como todas las lágrimas que derramaba, como el sudor que corría por mi frente, y "Ella" me ayudó, me invitó a comer me escuchó, leyó mis cartas, y me sentí comprendido por ella y querido no como esposo sino como persona.

Y Tú esperabas, paciente, respetuoso, porque tu proyecto ya estaba hecho.

Jesús, su vida, su muerte y su resurrección. Tu reino, Tu amor, siempre me lo has mostrado y entregado, y yo... no era capaz de verlo.

Tú me elegiste, y Tú sabrás porque, Tú me llamaste, y Tú sabrás porque, yo te dije a mis veintidós años:

¿Qué quieres que haga?

Haz de mí lo que Tú quieras.

Yo no era el que te elegía, porque Tú ya me habías elegido, me habías llamado, toda mi vida buscándote a mi manera y Tú, me has encontrado a la tuya; hombre, si me lo hubieses puesto un poco más fácil iiipsssss!!... Igual no me habría importado.

Que mal me lo he pasado, y todavía sigo, en momentos, pasándolo mal, aunque ahora menos ya lo sabes. Sé que tu reino no depende de mí, afortunadamente, sé que tu proyecto no depende de mí, afortunadamente, sé que amar no depende de mí, afortunadamente, sé que nada depende de mí, afortunadamente, sé que todo depende de Ti, afortunadamente.

Si vivo es porque Tú lo quieres

Si muero es porque Tú lo quieres

Si río es porque Tú lo quieres

Si lloro es porque Tú lo quieres

Si sufro es porque Tú lo quieres

Si gozo es porque Tú lo quieres

Solo vivir el momento, cada instante, saborearlo, amarlo, gozarlo, sin esperar nada, sin pretender nada, sin buscar nada, y cuando no pretendo ni busco ni espero, es cuando más ilusión siento, y cuando más espero.

Mis proyectos "jejeje", supongo que toda mi vida seguiré liado y liándola, pero no liaré a personas, ni me liaré yo de la misma manera que lo he hecho, será diferente, las cosas tienen que ir saliendo por si solas, las personas tenemos nuestros procesos, después de lo vivido algo sí he aprendido, no soy yo quién, para interferir en el proceso de alguien intentando manipularlo o cambiarlo o acelerarlo, Tú sabes muy bien lo que te haces, y sabes por qué y para qué, lo mismo que has hecho conmigo.

Todo está en su sitio, todo está en Tu orden,

Los amaneceres y los atardeceres,

Los ríos y los mares,

Los pájaros y las nubes,

El día y la noche,

El cielo y la tierra,

Dios y el hombre,

La vida y la muerte.

Todo está en su sitio, todo está en Tu orden, y "Ella" y Salva separados, todo está en su sitio, todo está en Tu orden, siempre lo ha estado, porque Tu proyecto sigue en marcha y no soy yo, quien lo voy a cuestionar, y en este momento así tiene que ser, y si volvemos a unirnos será porque así tiene que ser, y si nunca más volvemos a estar juntos es porque así tiene que ser.

Yo, hacer Tu voluntad deseo, sin olvidarme de mis sentimientos, de mi persona, y Tú los sabes, y ya me indicarás el camino, tan solo necesito "fe" para comprender tus signos, y Tú... también esto lo sabes, mi corazón se siente profundamente enamorado de "Ella", y Tú lo sabes, en este momento puedo regalarle poesías, una flor y mis buenas noches, y Tú lo sabes. Solo quererle, y esperar, ser paciente y respetuoso, hoy siento que le necesito y Tú lo sabes. A "Ella" hoy, solo puedo quererle, y respetarle, y siempre amarle, como tengo que amar a las flores a los pájaros, al viento y al sol, y a todo lo que me rodea, y no puedo amar, y Tú lo sabes, solo amaré vaciándome, siendo llevado de Tu mano y si Tú lo deseas.

Tú me has marcado mi rumbo, y también se lo marcas a "Ella", vivir estando abierto, y confiadamente esperar tus signos, mientras espero, soy su amante secreto.

#### Tu amante secreto

Al acariciarme el sueño Cierro los ojos Mi cuerpo flota Vuela a tu encuentro.

Soy tu amante secreto.

En tu dormir te veo A tu soñar me acerco Con mis brazos Tu cuerpo rodeo Sobre él Descanso un momento.

Con un beso en la frente De tu lado me alejo Te dejo mi cariño Tu cansancio me llevo.

Sin alterar tu sueño A mi lugar regreso Siempre en mi esperar seré

Tu amante secreto.

Cada noche al alejarme de su lado, Tú duermes junto a ella, Tu amor es incondicional.

Cada noche al regresar a mi lugar, mis ojos se humedecen, lágrimas corren por mis mejillas, nunca caen al suelo, Tú las recoges, yo las guardo en mi pañuelo.

Salva. 20 noviembre de 2000

### Salva... Salva...

Salva... Salva... ¿dónde te encuentras?

¿Dónde se encuentran tus más profundos anhelos?

¿Dónde y cómo resitúas tu corazón roto, tus dolores, tus fracasos, tus angustias, tu soledad, tus necesidades?

¿Dónde y cómo resitúas tu amor, tu ilusión, tu esperanza, tu gozo, tu felicidad, tu pasión, tu encuentro, tu compartir, tu alegría, tu calidez, tu ternura?

¿Dónde y cómo resitúas tu vida? ¿Dónde y cómo resitúas tu muerte?

Gracias hermana muerte por desnudarme, despojarme, abrazarme, por haber matado mi orgullo, mis proyectos, mis ilusiones, mis sueños, mis grandezas, mis conquistas, mis reinos, mis castillos, gracias hermana muerte por traerme la oscuridad, por haber apagado la luz que brillaba desde mi egoísmo, desde mi limitación, desde mis conquistas, gracias por haberme arrastrado hacia el más profundo abismo oscuro y ciego, y gracias por no haberme soltado de tus manos, gracias por ser hermana de la vida, por ser hermanas gemelas, porque al conocerte y abrazarte he conocido a tu hermana, la vida. No me dejéis por favor, llevarme siempre de la mano, vida y muerte, cada una de cada mano, si veis en mí la más ligera intención de aflojar a penas un poco alguna de mis manos, apretármelas vosotras, hacerme alzar la vista para que nunca deje de miraros, de sentiros, de quereros, de necesitaros. Gracias hermana muerte.

Gracias hermana vida por recogerme en tus brazos, por ser paciente conmigo, porque nunca dejaste de confiar en mí, por vestirme con tus ropas sencillas, por darme tu calor, por iluminar con tu luz mi oscuridad, por prestarme tus sueños que no son otros que mis propios sueños despojados del deseo, gracias vida por tu sencillez, por tu belleza, por tu armonía, por tu dulzura, gracias por ser hermana gemela de la muerte, y porque nunca me has soltado de tu mano. Gracias hermana vida.

Gracias hermana soledad por abrirme las puertas de tu morada, por permitirme conocer tu dureza y frialdad y tu calor y dulzura, por no rechazarme al presentarme en tu casa mostrándome y comportándome agresivo violento incómodo altivo, y tú no rechazarme, y guardar silencio, llorando al sentir mi dolor, y sufrir al verme sufrir, siempre sincera conmigo, sin engañarme, mostrándome todo tu ser dura y fría, también tierna y cálida, generosa, amable, respetuosa, gracias por tu paciencia y comprensión, por tu aceptación, por quererme, por dejarme dormir en tu lecho descansar en tu hombro, por arroparme y arrullarme en mi soñar. Gracias hermana soledad.

Dolor, sentido en mi interior, ¿quién eres? ¿quién te ha parido? Existes porque te siento, eres real porque me haces llorar, ¿quién te ha parido? Eres hijo de la soledad y el

fracaso, eres hijo de la angustia de la depresión de la frustración. Ahora sé quién eres, ahora te conozco, tú no me abrazas, tú desgarras, tú no eres respetuoso ni pides permiso, entras avasallas rompes destrozas asaltas, y te vas, no andas galopas, no acaricias golpeas, y sin embargo...... también has sabido cuando parar, me conoces, conocías mis límites, mi fuerza, y mi aquante, has tensado mis brazos entre la vida y la muerte arrancando, descarnando; cuando mi ahogo era grande, cuando mi llanto me ahogaba has sabido retirarte, dejarme descansar, respetar mis heridas, dejarlas cicatrizar, acaso..... ahora te veo, vas cogido de la mano del amor, eres su hermano pequeño, juquetón, inquieto, siempre de la mano de tu hermano, a donde el va... tu siempre le acompañas, si tu hermano entra en un corazón tú entras con él. ¿Darte las gracias?, ¿por sentir dolor?, no, por sentir dolor no te doy las gracias, te doy las gracias por acompañar a tu hermano, porque al jugar dentro de mi corazón no permites que se duerma, haces que despierte, y así me mantienes vivo y puedo conocer a tu hermano el Amor, y juntos me ayudáis a crecer a madurar, a ver y descubrir la realidad, la vida, hoy sé que siempre vais de la mano, que eres inseparable del amor, que eres hijo y parido en el mismo instante y por el mismo ser que ha parido el amor, que mi fracaso, frustración, angustia, soledad, te permiten jugar en mi interior libre y a tus anchas, y que cuando me enfrento a ti mis armas son plumas frente a tus cuchillos, y cuando te acepto te encuentro de la mano del amor y él te calma, el tira de la mano suavemente, y tú te retiras dejando que tu hermano acaricie, cuide, y bese mis heridas. Ahora sí... gracias dolor.

Gracias fracasos, angustias, depresiones, por presentaros en mi vida, me habéis hecho pasarlo mal, sufrir, pero gracias a vosotras he podido ser consciente de mis deseos, de mis expectativas, de mis necesidades humanas, gracias a vosotras me conozco un poco más.

|                                                                                                                                                         | Y tú, Amor                      |                               |                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|-----------------|
|                                                                                                                                                         | ċquién?                         |                               |                 |
|                                                                                                                                                         | ćcuándo?                        |                               |                 |
|                                                                                                                                                         | cdónde?                         |                               |                 |
| Apasionado, dulce, tierno, cariñoso, estremecedor, respetuoso, paciente, padre, hermano, cálido, confiado, afable, imperturbable, generoso, transigente |                                 |                               |                 |
|                                                                                                                                                         | calificativos, solo calificativ | /OS                           |                 |
|                                                                                                                                                         | www.escuelafeliz.org            | escuelafeliz@escuelafeliz.com | Página 68   197 |

Salva... Salva... y ahora qué.

Hermana ilusión, hermana esperanza, hermano gozo, hermana felicidad, hermana pasión, hermano encuentro, hermano compartir, hermana alegría, hermana calidez, hermana ternura; ahora os conozco de otra manera, ahora no sois retos, conquistas, metas, sois compañeros y compañeras, amigos y amigas, ya no puedo ni deseo poseeros, solo viviros, solo sentiros, solo quereros, y lo más bonito dejarme amar por vosotras, por vosotros.

Mayo 2001 - Salva.

#### IDEAS, RAZONES, CIRCULOS

Tenía cinco años y recuerdo como un amigo de mis padres me entregó un puñado de caramelos, los guardé entre mis manos pues en una de mis pequeñas manos no cabían, "tienes que repartirlos con tus hermanas" escuché, mi deseo era quedármelos para mí y saborearlos en mi paladar, sus colores y aromas eran demasiado fuertes como para compartirlos espontáneamente, "lo bien repartido sabe mejor" escuché.

Es la primera idea y razón que recuerdo se me implantó.

Desde ese momento recuerdo cientos de ideas y razones implantadas en mi cabeza, supuestamente para ser feliz, y seguro desde los mejores deseos de mis padres, educadores, y personas de mi entorno. También desde la sociedad se me implantaron ideas y razones, no sé si para ser feliz, o para que la sociedad en la que me ha tocado vivir tuviese un empleado más, sumiso y condescendiente con los planteamientos sociales del momento.

Ideas de todo tipo, modos de convivencia, formas de urbanidad, de nación, de raza, se me enseño las fronteras entre los países (que solo he visto en los mapas, nunca desde el aire viajando en avión), religiosas, dios, Jesús, maría, y otro innumerable montón de ideas sobre todo tipo cuestiones relacionadas con todas las facetas de mi vida.

También se me razonaban, se me daban las razones de porqué unas eran buenas y las contrarias malas, bueno, diría que las razones que se me daban eran derivadas de las ideas morales que tenían mis educadores, y además se me decía que la razón por la que se me transmitían esas determinadas ideas era porque eran las verdaderas y las buenas para ser feliz, y algo más, algo más fuerte y dramático, se me inculcó la idea de que después de esta vida hay otra en el más allá, y que para entrar en ese paraíso perfecto de felicidad y amor tenía que vivir cumpliendo todas las normas que se me daban e inculcaban, pues de lo contrario el castigo sería el vivir eternamente en el infierno, y la idea del infierno era algo tan desalentador y dramático que la idea de la muerte se antojaba como una solución válida para no tener la posibilidad de faltar ya a ninguna norma, pero la muerte también era faltar a la norma, y por lo tanto inadmisible, entonces se me dio otra idea, la posibilidad de limpiarme, tras incumplimiento de esas normas, confesándome y reconociendo que no había cumplido lo establecido en las normas, con lo que el circulo se cerraba, si me saltaba alguna norma ya tenía la solución para la limpia y volver a tener la posibilidad de salvarme.

#### iiiQué locura, padre cura!!!

Afortunadamente los procesos naturales de crecimiento y desarrollo de mi persona, me llevaron a cumplir 18, 19, 20 años, y mi razón empezó a cuestionarse todas esas ideas y razones inculcadas. Me descubrí como persona, con capacidad de pensar y razonar, y empezaba a pensar y razonar por mí, mi rebeldía, mi espíritu inconformista, rebelde, me llevó a cuestionarme y replantearme todas y cada una de las ideas inculcadas, y bien que lo hice, admitiendo que me creía más listo que el copón, y que mi capacidad de pensar y razonar

me llevaba a descubrir gran cantidad de contradicciones en las ideas inculcadas, empecé a elaborar mis propias ideas y razones con las que me enfrentaba a la vida y a mi propia vida. Las preguntas ¿qué soy? y ¿quién soy? empezaban a resonar en mi cabeza, y buscaba respuestas, desde el pensamiento, desde la razón y desde el sentir.

Poco a poco en mi vida fui teniendo mis propias ideas y razones, buscando la coherencia en mi vida que me diese la felicidad y la plenitud, buscaba el vivir las ideas que en mi cabeza tenía, bien razonadas y sentidas, descubría mis necesidades y las de los demás, y elaboraba ideas coherentes para poder cubrir mis necesidades y las de los demás, las ideas para cubrir mis propias necesidades son fáciles de entender pues el vivirlas me gratificaba al cubrir mis necesidades de todo tipo, las de los demás también es fácil de entender, si el otro está contento y satisfecho me devolverá gratificación y por lo tanto también yo recibo gratificación y me sentiría a gusto y feliz, o por lo menos así lo creía. Por otro lado, la idea de Dios también sufrió grandes modificaciones, las ideas sobre él transmitidas dejaban mucho que desear, fui encontrando mi propia idea de Dios más coherente y humana, más cercano, más amor, era una idea mucho más bonita y fácil de admitir y creer que la transmitida por mis mayores.

Así vivía, con mis ideas, con mis razones, en un círculo cerrado en el que me encontraba con mi vida y quehaceres cotidianos, y me encontraba con otras personas que también tenían ideas y razones y se encontraban en su círculo, y en la medida que sus ideas y razones y desde su círculo armonizaban con las mías vivía feliz y dichoso, y en la medida que chocaba con las ideas y razones de los demás vivía enfrentamiento y frustración, y me preguntaba con qué? y descubrí que desde mi círculo cerrado cerraba muchas puertas a la posibilidad de relación armoniosa y gratificante, y como ya he dicho que tonto no era, rápidamente descubrí que la solución pasaba por abrir mi círculo, por tener ideas y razones más abiertas, así que me preguntaba por las ideas y razones fundamentales de las que no podía prescindir para ser feliz, y el resto de ideas y razones no fundamentales las abría al debate y no me importaba cambiar o prescindir de ellas si con ello mi relación se veía incrementada en un círculo más amplio y con más personas con las que podía entrar en relación armoniosa y gratificante.

Mi círculo cambió a uno más amplio en el que entraban más personas e ideas, me convertí en lo que se podría decir una persona más tolerante, menos intransigente, hombre, había algunas ideas y razones que podría calificar de inamovibles, pues eran los pilares fundamentales sobre los que construir y fundamentar mi vida, y claro esas eran intocables pues ¿qué sentido tendría mi vida sin esas ideas y razones?

Esas ideas y razones fundamentales se iban transformando en valores, valores que daban sentido a mi vida y la fundamentaban, los iba sintiendo como algo de lo que ya no podía prescindir para ser feliz, o así lo creía.

Ideas, razones, círculos, valores, más grandes o más pequeños, más abiertos o más cerrados, en mayor o menor número.

"Deseo", deseo de vivirlos, deseo de hacerlos realidad en mi vida. "Deseo".

Frustración, dolor, angustia, desolación, soledad, llanto, todo esto y mucho más he vivido al ver y sentir que no vivía esos valores fundamentales en mi vida, al sentir que el deseo de vivirlos no se hacía realidad, al no hacerse realidad en mi vida el deseo de vivir mis pensamientos, ideas y razones, los deseos no cumplido generaba en mí frustración y dolor.

Ideas y razones, valores, cerrados en un círculo más o menos grande, deseo de que se realicen, deseo de que se hagan realidad. "No funciona". No se realiza ni materializa el deseo. Frustración, dolor, angustia, soledad, llanto.

¿Existe la posibilidad de ser feliz?, ¿existe la posibilidad de vivir feliz y en plenitud? Si existe he de encontrarla, la vida no tiene sentido sin felicidad, sin plenitud.

Pero... ¿qué soy?

Esta pregunta me lleva a desear encontrar la verdad de lo que soy, como único medio y forma de descubrir, qué pensamientos, razones y valores he de tener para ser feliz.

Qué inocente era, como esperaba la vida a presentarse, como esperaba la realidad a presentarse, ella no tenía prisa. La realidad nunca tiene prisa, ella "Es", ella se ofrece a ser descubierta, ella no piensa, los pensamientos me llevan a tener ideas de lo que "Es", y los pensamientos e ideas son míos, y mis pensamientos e ideas no son la realidad, la puedo conocer en parte a través de mis pensamientos, pero no es mis pensamientos, ni mis razones, ni mis valores, la realidad "Es" lo que "Es" y punto. La realidad de lo que soy es lo que soy, no lo que pienso que soy, ni la idea que tengo de lo que soy.

He tenido que despojarme de todo pensamiento que construía ideas para llegar a saber lo que soy, y lo que siempre he sido, y lo que siempre seré. He tenido que despojarme de todo pensamiento para conocer la realidad, los pensamientos me daban una imagen de la realidad y no me dejaban ver la realidad, a través del pensamiento y de la razón que afortunadamente nunca me abandona, he podido saber "qué soy" y "quien soy", o mejor dicho y para ser más exacto, voy sabiendo "qué no soy", y "quién no soy", pues la verdad es que no sé lo que soy y quién soy, en el momento en el que me pregunto esto automáticamente me vienen pensamientos e imágenes de mí, y hoy sé que no soy ni mis pensamientos ni mis ideas ni mis imágenes, por lo tanto no sé lo que soy y quien soy, tengo conciencia de mí, de mi existencia, de mi ser, pero no puedo expresar lo que soy, ahora si me conozco, conozco mi realidad, me conozco a mí.

Ahora puedo vivir sin ideas y sin razones, y no surge el deseo de que se cumplan, y no existe el deseo que surge de ideas y razones a vivir, y no existe la frustración y el dolor producidos por el deseo no cumplido.

Sigo pensando y razonando, y el deseo surge desde dentro de mi corazón, espero que mis pensamientos y razonamientos nunca me abandonen, y espero y deseo que el deseo nunca deje de surgir desde mi corazón, pero ahora es diferente es como si se tratase de otra especie de deseo, ahora todo tiene su orden más allá de mi deseo, ahora la realidad es clara y transparente y deja paso a la "Verdad", al "Amor", a "Dios".

Supongo que nunca sabré lo que son, y ya no me importa ni preocupa, solo deseo disfrutar con ellos, allá ellos lo que sean, ese es su problema y sé que no es un problema para

ellos saber lo que son, y menos el mío saber lo que son, solo se trata de disfrutarlos, de saborear cada instante en su presencia.

A las ideas, razones y círculos...... "que les den".

Durante muchos años he sido su esclavo, y me han impedido sentirme feliz, dichoso, vivir en plenitud, bueno si vienen que vengan, ya se irán pues nada haré por retenerlas.

Vivo cada instante y cada momento haciendo o sin hacer, da igual, con pensamientos e ideas, pero no desde ellos y ellas, y menos para ellos y ellas, a mis hijos les transmito pensamientos e ideas, y valores en la esperanza que nunca vivan ellos desde sus pensamientos e ideas, sino con ellos, y que ellos mismos tendrán que descubrir lo que no son, como forma de intuir lo que son como seres, de descubrir su propia identidad, tener conciencia de ellos mismos, que en nada se diferencian de lo que yo mismo soy, por eso creo que les podré entender y comprender, y lo más importante amar y querer.

En el día a día, en cada momento de trabajo disfruto, en cada conversación disfruto, cuando no hago nada disfruto, al ir en moto disfruto, en cada instante disfruto.

Mi realidad...... sé cual es, en su aspecto físico, en mis pensamientos, en mis deseos, en mis necesidades de todo tipo, y me las dejo vivir, y soy consciente de ellas, vivo consciente.

En mi trabajo vivo el deseo de felicidad, pero desde la verdad, desde la realidad, tengo ideas y pensamientos sobre una forma de trabajar, pero ya no trabajo para que esos pensamientos e ideas se hagan realidad, pues la realidad ya es y está en todo, solo tengo que vivirla, por eso todos los días hago cosas y trabajo, pero no para que el trabajo sea como yo quiero, sino para vivirlo como es.

En mi vida personal vivo el deseo de felicidad, pero desde la verdad, desde la realidad, tengo ideas y pensamientos sobre una forma de vida, pero ya no vivo para que esos pensamientos e ideas se hagan realidad, pues la realidad ya es, y está en todo, solo tengo que vivirla, saborearla, disfrutarla, dejar que sea ella la que me lleve.

Cuantos años de búsqueda, de dolor y sufrimiento, de angustias, y todo por estar dormido. Despertar era lo que necesitaba, abrir los ojos a la realidad. Vivir, vivir no desde mis pensamientos, ideas y razones, vivir no desde mis necesidades, sino vivir, vivir con mis pensamientos, con mis razones, con mis necesidades, vivir desde mi realidad como ser.

Y con los demás y junto a ellos..... vivir y compartir, nada más.

Octubre 2001 - Salva

# Gracias, gracias, gracias.

En este amanecer, en este día, en este instante y momento, GRACIAS.

A ti amante y amado, a ti Padre Amoroso, a vosotros hijos e hijas, a ti vida que me rodeas, a ti Amor que no sé de dónde vienes ni a dónde vas, al universo entero lleno de vida, misterio desconocido, gracias, gracias, gracias.

Que nuestra oración se eleve al cielo Que vuele entre el viento y las nubes Que sea un canto de esperanza abierto al infinito Que sea una oración humilde

Hagámosla con las rodillas en la tierra Con las manos abiertas mirando al cielo Que el viento eleve el polvo en un remolino de Paz

Nuestros corazones enamorados y alegres Nuestros ojos humedecidos por la emoción Nuestras manos apretadas con fuerza Nuestras almas fundidas en el crisol del Amor

Oremos sin palabras que sobran Oremos con nuestras miradas Oremos desde nuestros corazones

Que nuestra oración se eleve al cielo Que vuele entre el viento y las nubes Que sea un canto de esperanza abierto al infinito Que sea una oración humilde

Gracias Padre Amoroso Gracias Amante y Amado

Haz de nuestras vidas un canto de esperanza Que el Amor sea el faro que guíe nuestro camino Que nuestros pies descalzos dejen huellas Que el viento y el mar las borren

Seamos humildes Oremos en silencio

Gracias, gracias, gracias.

Un beso Amante y Amado, un beso.

Junio de 2013.

# ¿Qué tal me encuentro?

# iiiiBIEN!!!!

Me encuentro ¡¡Bien!! Cuando me siento ¡¡Feliz!!

Me siento ¡¡Feliz!! Cuando.....

Cuando me encuentro en armonía con lo que me rodea y en mi interior.

Cuando me vivo en PAZ, en paz conmigo y con lo que me rodea

Cuando una calma sosegada me invade y sobrecoge todo mi SER

-----O------

#### Felices estamos:

Cuando sentimos Paz, Armonía, Gozo, Tranquilidad, Sosiego, Calma, Confianza, Plenitud.

Cuando la vida nos presenta pérdidas, y nos dejamos sentir el <u>dolor</u>, sin caer en el sufrimiento.

Cuando la vida nos presenta regalos gratificantes, y nos dejamos sentir la <u>alegría</u>, sin caer en la euforia desmedida.

Cuando la vida nos presenta relaciones, y somos capaces de relacionarnos sin dependencias.

Cuando la vida nos presenta el Amor, y somos capaces de decirle SI.

Cuando la vida nos presenta elección, y no tememos a nuestra Libertad.

Cuando la vida nos presenta nuestra finitud, y la aceptamos como parte de nuestro existir.

[Fuente: Enlace a Misión, Visión y Valores]

-----0-----

# ¿Cómo SER FELIZ?

¡¡¡Queriendo y deseando SER FELIZ!!!

¡¡¡Buscando y encontrando la senda, el camino, por el que transitar en VERDAD!!!

Y... tras muchos kilómetros recorridos, tras muchos años vividos......

Tal vez, igual, es posible... que...

Teniéndonos que abandonar, en una aceptación confiada.

Sin controlar, sin deseos, sin entender y comprender.

Entregándonos en una aceptación confiada, a quien nos puede rescatar de nuestra FINITUD, de nuestra AUTOSUFICIENCIA, de nuestro creernos lo que no somos.

Cada persona, que busque, que encuentre, que viva aquello que crea le puede ayudar, que lo experimente, que lo contraste con lo que siente en su interior.

Y si no se siente FELIZ, PLENA, DICHOSA, que siga buscando.

A mí me ayuda, vivirme en:

Una sana POBREZA

Una sana SOLEDAD

Un sano SILENCIO

Un sano **DESAPEGO** 

Una sana MEDITACIÓN

Una sana **ORACIÓN** 

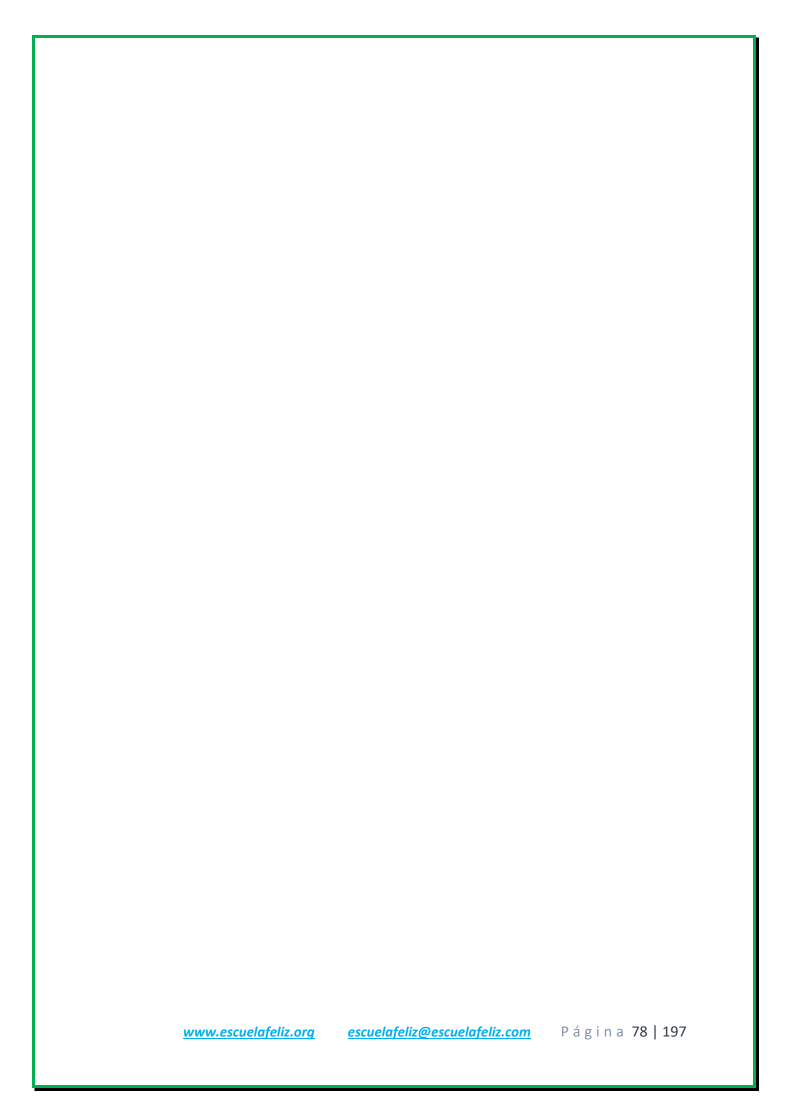
Un sano ABANDONO CONFIADO

Pero... esto es lo que, a MI, me ayuda, cada persona, que busque, que encuentre, lo que le haga sentir, sentirse en ese estado de **FELICIDAD**.

|   | Agosto 2025 - Salva |
|---|---------------------|
|   |                     |
|   |                     |
|   |                     |
| 0 |                     |



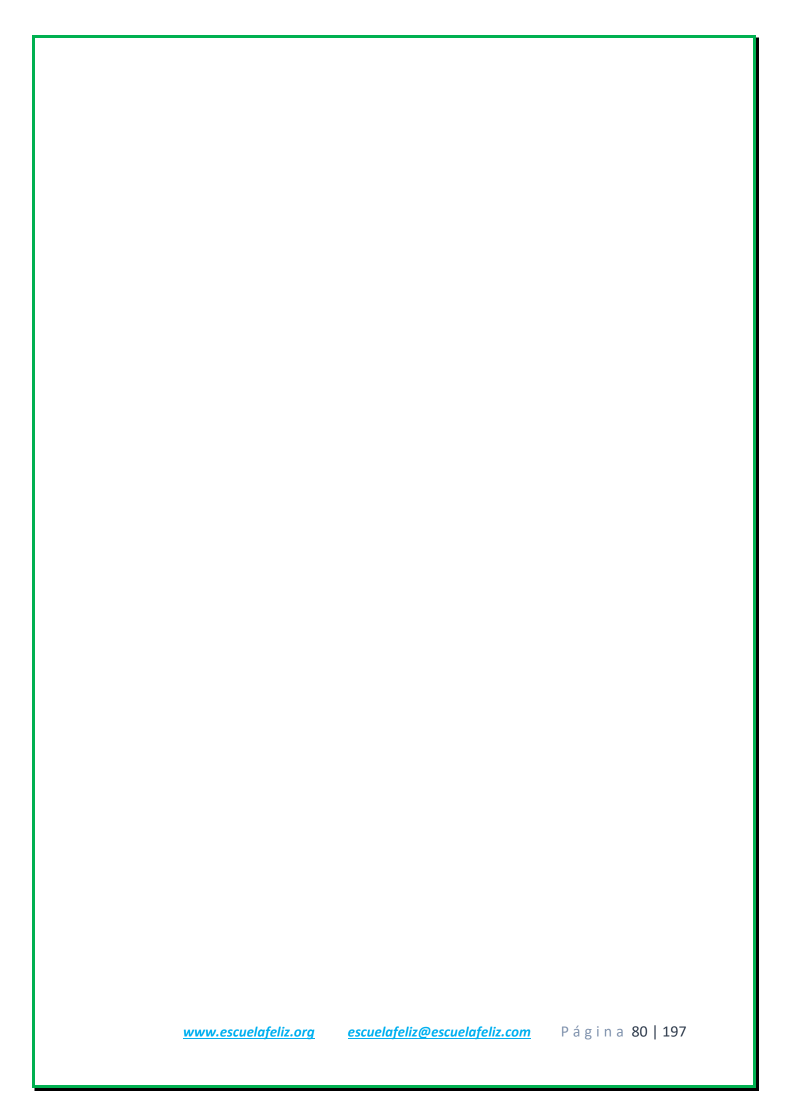
# La Verdad





Toda palabra aquí escrita es apenas un reflejo, un intento humilde de nombrar lo innombrable. Detrás de cada idea late un Misterio mayor: La Verdad que ilumina, el Amor que sostiene, Dios que habita en todo.

Lee con corazón abierto. No busques solo conceptos, sino resonancias que te acerquen a tu propia verdad, a la Verdad más honda, al Amor que no pasa.



# La Verdad

"La Verdad" es una de esas palabras inmensas, casi infinitas, que han ocupado a filósofos, teólogos, científicos y buscadores espirituales desde siempre.

Podemos mirarla desde varios ángulos:

- **Filosófico:** La verdad como *adecuación entre lo que pensamos y lo que es.* Aristóteles decía: "decir de lo que es, que es, y de lo que no es, que no es". Es decir, la correspondencia entre pensamiento y realidad.
- **Religioso/Espiritual:** Para muchas tradiciones, la Verdad no es solo un concepto, sino un **rostro** (Cristo en el cristianismo: "Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida") o una **experiencia interior** (el despertar en el budismo, la unión con lo divino en el hinduismo, el descubrir el *logos* en el estoicismo).
- Científico: La verdad como aquello que se verifica con hechos y pruebas, aunque siempre provisoria, porque una nueva evidencia puede cambiar lo que creemos cierto.
- Humano/Existencial: La Verdad no solo se busca en teorías, también en la coherencia de vida. Ser verdadero significa vivir en autenticidad, sin máscaras, alineando lo que sentimos, pensamos y hacemos.

En definitiva, la Verdad puede vivirse como:

- Algo que se busca (con la mente).
- Algo que se encarna (con la vida).
- Algo que se descubre (en el corazón, cuando callamos y miramos con hondura).

# 1. La Verdad en el enfoque filosófico

La filosofía siempre se ha preguntado *qué significa que algo sea verdadero*. A lo largo de la historia encontramos varias concepciones:

- Verdad como correspondencia (Aristóteles, Tomás de Aquino): es verdadero lo que refleja la realidad tal cual es. Ejemplo: "El agua hierve a 100°C" es verdadero porque corresponde a un hecho.
- Verdad como coherencia (idealistas, racionalistas): una afirmación es verdadera si encaja lógicamente en un sistema de ideas sin contradicciones.
- **Verdad como consenso** (Habermas): lo verdadero es lo que puede sostenerse en un diálogo libre de coacciones, donde todos los interlocutores llegan a un acuerdo razonado.
- **Verdad como utilidad o pragmatismo** (William James, Peirce): es verdadero aquello que funciona, lo que "da frutos" en la vida práctica.
- **Postmodernidad**: muchos pensadores sostienen que no existe *una sola Verdad absoluta*, sino "verdades parciales" ligadas a la cultura, el lenguaje y la perspectiva.

© En filosofía, la Verdad oscila entre ser **absoluta** (algo objetivo y universal) o **relativa** (dependiente del contexto humano).

### 2. La Verdad en el enfoque espiritual/religioso

Aquí la Verdad trasciende las ideas y se convierte en misterio revelado o experiencia interior.

- Cristianismo: Jesús afirma: "Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida" (Jn 14,6). La verdad no es solo un dato, sino una persona: Dios mismo, hecho amor encarnado.
- **Budismo**: la verdad se expresa en las *Cuatro Nobles Verdades*, que iluminan la raíz del sufrimiento y el camino hacia la liberación.
- **Hinduismo**: se habla de *satya* (verdad eterna), que se descubre cuando uno se une al *Atman* (alma) y al *Brahman* (lo absoluto).
- Islam: Alá es "Al-Haqq" (La Verdad), uno de sus nombres sagrados. La verdad es obediencia al plan divino.
- Mística universal: místicos cristianos, sufíes, taoístas o zen coinciden en que la Verdad no se agota en palabras; se experimenta en silencio, contemplación y unión con lo trascendente.

Fin lo espiritual, la Verdad es **unidad con lo eterno**, algo que ilumina, da sentido y transforma la vida.

# 3. La Verdad en el enfoque existencial/humano

Aquí ya no hablamos de teorías ni dogmas, sino de cómo vivir la verdad en la propia vida.

- Autenticidad: ser verdadero es vivir de acuerdo con lo que uno es de verdad, sin máscaras ni dobleces. Kierkegaard decía: "La verdad es la subjetividad", es decir, no solo pensar lo correcto, sino vivirlo con pasión.
- Coherencia: la verdad se mide en la armonía entre lo que pienso, digo y hago. Cuando hay incoherencia, surge la mentira interior, que genera sufrimiento.
- **Libertad**: la verdad no oprime, libera. Como dice el Evangelio: "La verdad os hará libres" (Jn 8,32). Quien vive en verdad, aunque sufra, vive en paz.
- **Relaciones**: la verdad se experimenta en el encuentro humano. Ser veraz con los demás y con uno mismo es condición de vínculos sanos y profundos.

© En lo humano, vivir en la Verdad es caminar en autenticidad, libertad y amor.

#### **†**<sup>♦</sup> Síntesis final:

- La filosofía busca **definir** qué es la Verdad.
- La espiritualidad invita a **contemplar y unirse** a la Verdad.
- La existencia humana nos reta a vivir en la Verdad, con autenticidad.

# La Verdad

La Verdad es un horizonte que el ser humano nunca deja de buscar.

La filosofía la persigue con la razón, tratando de decir con claridad lo que es y lo que no es. A veces como correspondencia con los hechos, otras como coherencia de pensamiento, o como fruto de un consenso que nace del diálogo. Sea cual sea la definición, la filosofía recuerda que la Verdad es más grande que nuestras palabras, y que lo verdadero siempre reclama humildad frente al misterio de lo real.

La espiritualidad, en cambio, no solo pregunta, sino que se abre a recibir. Para el creyente, la Verdad no es un concepto abstracto, sino un Rostro, una Presencia, un Misterio que se revela y acoge. El cristiano ve en Cristo la Verdad hecha carne; el budista la encuentra en la claridad de las Cuatro Nobles Verdades; el sufí nombra a Dios como "Al-Haqq", el mismo Ser que sostiene todo lo que es. En todas las tradiciones resuena una certeza: la Verdad última no se posee, se contempla, se experimenta, se vive en unión con lo eterno.

Y, en el terreno existencial, la Verdad se convierte en tarea cotidiana. No basta pensarla ni creerla: hay que encarnarla. Ser verdadero es ser auténtico, vivir sin máscaras, buscar la coherencia entre lo que sentimos, pensamos y hacemos. La Verdad se vuelve entonces libertad y paz interior, aunque duela; es vínculo sincero con los demás, es fidelidad a lo más profundo de uno mismo.

La Verdad, en definitiva, es búsqueda y don, misterio y camino. Nos invita a pensar con lucidez, a abrirnos a lo trascendente, y a vivir con autenticidad. Es una llama que ilumina y quema, que no se deja encerrar en definiciones, pero que transforma al que se deja habitar por ella.

La Verdad es un camino que todos recorremos.

La buscamos con la mente, cuando tratamos de entender lo que pasa en el mundo y darle sentido a las cosas. La filosofía nos ayuda a pensarla, a distinguir lo verdadero de lo falso, a reconocer que nunca la poseemos del todo, porque siempre hay algo más que descubrir.

También la encontramos en lo espiritual. Allí la Verdad no es solo una idea, sino una experiencia profunda: sentir que hay algo más grande que nosotros que nos sostiene, nos guía y nos invita a confiar. Para unos, esa Verdad se llama Dios; para otros, es la claridad del despertar, la armonía del universo, o la paz que se descubre en lo más hondo del corazón.

Y la Verdad también se vive en lo cotidiano. Se hace real cuando somos auténticos, cuando decimos lo que sentimos, cuando nuestras palabras y acciones van de la mano. Ser verdaderos es vivir en coherencia, con sencillez y libertad, sin máscaras ni miedos.

Por eso, la Verdad no es solo algo que se piensa o se cree: es algo que se vive.

Nos llama a ser claros con nosotros mismos, abiertos a lo que trasciende y honestos en nuestras relaciones. *Vivir en la Verdad es vivir en paz.* 

#### Aforismos sobre la verdad y sus dimensiones.

- Conócete, para poder amar.
- La verdad libera y humaniza.
- Crecer es aprender a ser.
- La felicidad se cultiva en comunidad.
- Educar es acompañar caminos.
- Amar es la forma más alta de conocer.
- Somos finitos, pero capaces de infinito.
- La autenticidad nos hace libres.
- La paz comienza en el corazón.
- Aprender es despertar.
- La vida es don y tarea.
- La justicia es la medida del amor social.
- Vivir es un arte de presencia.
- La esperanza nos abre al mañana.

#### Conócete y sé

- 1. Conócete para poder ser.
- 2. La autenticidad es el camino a la libertad.
- 3. Vivir es aprender a ser.
- 4. Somos finitos, pero abiertos al infinito.
- 5. La verdad comienza dentro.

# Verdad y vida

- 6. La verdad no se impone, se descubre.
- 7. Quien busca la verdad, encuentra vida.
- 8. La verdad nos hace humildes.
- 9. Sin verdad, no hay libertad.
- 10. La autenticidad es un acto de amor.

#### Felicidad y plenitud

- 11. La felicidad se cultiva, no se compra.
- 12. Ser feliz es vivir en coherencia.
- 13. La paz interior es plenitud compartida.
- 14. La gratitud abre la puerta al gozo.
- 15. La esperanza sostiene la alegría.

#### Amor y comunidad

- 16. Amar es la forma más alta de conocer.
- 17. Educar es un acto de amor.
- 18. Donde hay amor, hay aprendizaje.
- 19. La justicia es el rostro social del amor.
- 20. Amar es reconocer al otro como don.

#### Educación y crecimiento

- 21. Educar es acompañar caminos.
- 22. Enseñar es despertar, no imponer.
- 23. El conocimiento florece en comunidad.
- 24. Aprender es crecer en humanidad.
- 25. La escuela es vida compartida.

#### Interioridad y presencia

- 26. La paz comienza en el corazón.
- 27. El silencio enseña a escuchar.
- 28. Quien habita su interior, habita el mundo.
- 29. La presencia es el mayor regalo.
- 30. Vivir es un arte de atención.

#### Sentido y trascendencia

- 31. La vida es don y tarea.
- 32. Todo límite abre a un horizonte.
- 33. La fragilidad nos une.
- 34. El asombro es la raíz del sentido.
- 35. El futuro se siembra en el presente.

#### Humanidad y esperanza

- 36. Crecer es aprender a amar.
- 37. Ser humano es ser relación.
- 38. La fraternidad sostiene la esperanza.
- 39. La dignidad humana no se negocia.
- 40. Otro mundo comienza en cada corazón.

# No solo está "La VERDAD" con mayúsculas, sino también "mi verdad"

#### **&** Cómo descubrir tu Verdad

#### 1. Escuchándote a ti mismo

Haz silencio, observa tus pensamientos, tus emociones, lo que tu cuerpo te dice. Tu verdad suele hablar en lo sencillo: en lo que te da paz y en lo que te inquieta.

#### 2. Preguntándote con sinceridad

- ¿Qué me hace sentir vivo?
- o ¿Qué me roba la alegría?
- o ¿Qué deseo en lo profundo, más allá de lo que esperan los demás?

#### 3 Viviendo con autenticidad

Tu verdad se revela cuando te atreves a ser tú, sin disfrazarte para agradar. Descubres qué es esencial y qué es solo ruido.

#### 4. Contrastándola con la vida

La verdad personal no es puro sentimiento; se confirma en la experiencia. Si lo que piensas y sientes te lleva a más paz, más libertad y más amor, estás cerca de tu verdad.

#### 5. Abriéndote a lo trascendente

Hay una parte de nuestra verdad que no inventamos, sino que recibimos. Es como una luz que viene de lo alto o de lo profundo y nos ayuda a ver quiénes somos de verdad.

↑ Tu verdad no se impone ni se repite, se descubre y se construye viviendo.

Se parece más a un camino que a una definición: cada día la vas afinando, puliendo, encarnando.

# 🗱 Ejercicio: Descubriendo mi Verdad

#### 1. Prepara el espacio

- Busca un lugar tranquilo, sin interrupciones.
- Ten a mano papel y bolígrafo (escribir ayuda a ordenar y hacer visible lo que está dentro).
- Respira hondo tres veces, dejando que el cuerpo y la mente se calmen.

#### 2. Escucha interior

Cierra los ojos unos instantes y pregúntate en silencio:

- ¿Qué siento en este momento?
- ¿Qué pensamientos ocupan más mi mente últimamente?
- ¿Qué me preocupa y qué me da paz?

Escribe libremente, sin juzgar, sin intentar "quedar bien".

#### 3. Preguntas clave

Responde con sinceridad, en frases simples:

- ¿Qué me hace sentir vivo, auténtico, lleno de energía?
- ¿Qué me apaga, me roba fuerza o me hace sentir falso?
- ¿Cuáles son las tres cosas más valiosas para mí en la vida?
- ¿Qué sueños o deseos llevo dentro desde hace tiempo?
- ¿Qué temo reconocer de mí mismo, pero sé que es verdad?

#### 4. Contraste con la vida

Mira tus respuestas y pregúntate:

- ¿Estoy viviendo de acuerdo con lo que he escrito?
- ¿Dónde hay incoherencias entre lo que pienso, siento y hago?
- ¿Qué pequeños pasos podría dar para ser más fiel a mi verdad?

#### 5. Síntesis

En una frase corta, escribe tu verdad de hoy, aunque sea provisional. Ejemplo: "Mi verdad hoy es que necesito vivir con más sencillez y tiempo para lo que amo."

Recuerda: tu verdad puede ir cambiando, madurando contigo. No es una sentencia, es un **camino en construcción**.

♣ Haz este ejercicio cada cierto tiempo (una vez al mes, por ejemplo). Verás cómo tu verdad personal se va clarificando y fortaleciendo.

#### **Meditación:** Mi Verdad

Cierro los ojos, respiro hondo, y me dejo caer en mi propio silencio.

Pregunto a mi corazón:

—¿Qué siento ahora, qué me habita, qué pensamientos insisten en mi mente?

Escucho sin prisas, sin juzgar, dejando que todo lo que soy se muestre.

Me pregunto con sencillez:

- —¿Qué me da vida?
- —¿Qué me roba la alegría?
- —¿Qué es lo más valioso para mí?
- —¿Qué sueños siguen vivos en mí, aunque los haya guardado en secreto?

Me atrevo a mirar de frente lo que temo reconocer, pues también ahí late mi verdad.

Observo mi vida y me digo:

—¿Estoy viviendo en coherencia con lo que siento y pienso?

- —¿Dónde me engaño, dónde me escondo?
- —¿Qué pasos pequeños puedo dar para ser más fiel a mí mismo?

Y entonces, como quien encuentra una semilla entre las manos, digo en voz baja mi verdad de hoy, aunque sea frágil, aunque cambie mañana.

Porque mi verdad no es un muro, es un camino. No es un peso, es una luz que me guía paso a paso.

Y así, al nombrarla, me siento más libre, más auténtico, más en paz.

# Síntesis entre mi verdad y La VERDAD

Mi verdad y La VERDAD no son dos caminos separados, sino dos sendas que se buscan y se necesitan.

# **\*** Diferencia y encuentro

- **Mi verdad** es mi experiencia personal, lo que descubro en mí: mis sentimientos, mis valores, mis sueños, mis límites. Es única, concreta, ligada a mi historia.
- La VERDAD es más grande, universal, eterna: el misterio de lo que es, lo que sostiene la vida, lo que trasciende a cada persona.

Si me quedo solo en *mi verdad*, corro el riesgo de encerrarme en mí mismo.

Si me quedo solo en *La Verdad* abstracta, corro el riesgo de perder mi autenticidad, mi carne, mi historia.

La síntesis ocurre cuando mi verdad se abre a La VERDAD y, al mismo tiempo, La VERDAD se encarna en mi verdad personal.

#### Cómo hacer la síntesis

- 1. Escucha tu interior: reconoce lo que eres y lo que sientes, aunque sea frágil.
- 2. **Contrasta con lo profundo**: pregúntate si tu verdad personal conecta con lo que da vida, paz y sentido (eso es un reflejo de La Verdad).
- 3. **Abre tu verdad**: entrégala, deja que sea iluminada, purificada, ampliada por algo mayor que tú.

4. **Encárnala**: vive en coherencia lo que descubres, aunque sea paso a paso.

# **★** Síntesis en palabras sencillas

Mi verdad es la manera concreta en que La Verdad se hace vida en mí. La Verdad me trasciende, pero se me revela en lo que siento, pienso y vivo cada día. Mi tarea no es inventar una verdad aparte, sino dejar que mi verdad se vaya afinando hasta resonar con La Verdad.

\* Dicho de otra manera: La VERDAD es el horizonte, mi verdad es mi camino hacia ese horizonte.

# **Mi verdad y La VERDAD**

Mi verdad es el eco cercano de La Verdad inmensa. Es la forma concreta en que la Vida me habla, en mi historia, en mis sentimientos, en mis pasos.

La Verdad me trasciende, me supera, es horizonte que nunca termino de alcanzar. Pero en lo pequeño de mi vida, ella se deja asomar: en la paz que siento, en la claridad que brota, en la autenticidad que me hace libre.

No son dos caminos distintos: mi verdad es el lugar donde La Verdad quiere encarnarse. Y La Verdad es el aire donde mi verdad respira y se ensancha.

Cuando vivo fiel a lo que soy, cuando escucho con sinceridad mi corazón, y lo abro a lo que me trasciende, entonces mi verdad y La Verdad se abrazan.

Y en ese abrazo, mi vida encuentra sentido, mi paso encuentra rumbo, y mi ser encuentra paz. Al conocerme, reconocerme y aceptarme, me encuentro con mi verdad, con mis necesidades, con mi finitud, con mi contingencia, también con mi pensar y mi sentir.

Me hace bien, es bueno, es necesario.

Pero... al abrirme a la "VERDAD", me encuentro en una noche oscura, donde no veo, donde nada entiendo y mucho menos comprendo, donde nada se.

Siento que, no puedo alcanzarla. Solo puedo abrirme, esperar, en una actitud de vaciamiento interior, vaciarme de lo que pienso que es la VERDAD, para que ella... se pueda revelar, presentar, como "REGALO", como "GRACIA", como "DON".

Lo que escribes suena honesto, profundo y muy humano. Gracias por compartirlo —eso ya es parte importante del camino. Voy a responderte en tres partes: (1) reconocer y validar lo que sientes; (2) explicar brevemente por qué ocurre esa "noche oscura" al abrirte a la VERDAD; (3) ofrecer recursos y prácticas concretas para acompañarte en ella (prácticas diarias, actitudes internas y una pequeña meditación/mantra).

# 1. Lo que veo en tus palabras (validación)

Has llegado a un punto sano: conocerme, reconocerme y aceptarme te ha dado acceso a tu verdad personal. Eso es trabajo íntimo y maduro.

Pero al querer abrirte a la **VERDAD** absoluta, entras en una **noche oscura** —sensación de pérdida de sentido, confusión, incomprensión— que es frecuente en los procesos profundos.

No eres tú quien falla: es el proceso que afloja seguridades para dejar paso a algo más grande. Lo que propones —vaciarte para que la **VERDAD** venga como don— es una actitud clásica de sabiduría: receptividad, no posesión.

No estás fallando porque no "veas" o no comprendas: muchas veces la luz que buscamos viene después de pasar por silencio y despojamiento. Lo que sientes (desorientación, vacío, espera) puede ser doloroso, pero también es terreno fértil para algo nuevo.

#### 2. Cómo acompañar esa noche oscura

Piensa la noche no como ausencia definitiva sino como **umbral**. En el umbral:

- Se cae lo que era sólo apariencia o consuelo falso.
- Se ensancha la capacidad de recibir lo inesperado.
- Lo que aparece luego suele ser más simple y más verdadero porque no compite con tus construcciones mentales.
- Cuando decides **vaciarte** de ideas, seguridades y certezas, quitas los soportes con los que tu ego solía sostenerse. Eso produce inseguridad y miedo: la "oscuridad" es la reacción natural.
- La **VERDAD** profunda no siempre llega como explicación intelectual; muchas veces llega como **presencia** o como una transformación lenta. Entre tanto, la mente reclama sentido y no lo encuentra.
- La noche oscura suele ser una purificación: elimina lo falso, lo proyectado, lo cómodo, para dejar espacio a lo auténtico. Es proceso, no castigo.

La clave no es "llegar" por esfuerzo, sino **estar disponible**, cultivando confianza, ternura y una paciencia activa (no pasiva).

#### 3. Prácticas concretas para vaciarte y estar disponible (fáciles, para usar hoy)

#### 1. Respirar con intención (3–5 min, 3 veces al día)

- o Inhala contando 4, sostén 1, exhala contando 6.
- o Mentalmente: "Me abro" al inhalar; "Dejo ir" al exhalar.

#### 2. Escribir "lo que se va" (5-10 min)

En una hoja, anota: "Creo que esto es la verdad..." y escribe las ideas que sientes que debes soltar. Luego quema o dobla la hoja en silencio como símbolo de dejar ir.

#### 3. Examen amoroso al final del día (5 min)

o ¿Dónde hoy fui más auténtico? ¿Dónde me refugié en certezas? ¿Qué pequeño gesto me acercó a la paz? Agradece.

#### 4. Ritual breve de entrega (1–2 minutos)

 Coloca una mano sobre el pecho y una sobre el vientre. Di en voz baja: "No sé. Confio. Recibo." Repite 3 veces.

#### 5. Acto de servicio pequeño

o Haz hoy un gesto sencillo por alguien (un mensaje, una escucha). La verdad que llega suele mostrarse en el amor práctico.

#### **Actitudes interiores (fundamentales)**

- Paciencia y ternura contigo: trátate como tratarías a alguien que está en duelo.
- Confianza en el proceso: creer que la oscuridad puede contener una semilla de luz, aunque hoy no la veas.
- **No forzar**: la verdad auténtica no se conquista por esfuerzo conceptual, se acoge con apertura.
- Mantener la responsabilidad humana: esperar no significa inacción; significa estar atento y disponible.

#### Prácticas más profundas (cuando lo sientas necesario)

- Retiro corto de silencio (un día o fin de semana).
- Acompañamiento espiritual o diálogo con un acompañante/mentor.
- Terapia si la oscuridad trae desbordes de ansiedad o depresión: la noche puede ser espiritual pero también necesitar ayuda profesional.

#### Discernimiento

- Distingue entre: "vacío que ilumina" y "vacío que destruye". Si aparecen desesperanza paralizante, ideas autodestructivas o incapacidad de funcionar, busca ayuda profesional.
- Pregúntate: ¿este proceso me hace más compasivo conmigo y con los demás, o me aísla y me endurece? La **VERDAD** madura produce mayor amor, no menos.

#### 4. Señales que acompañan la noche y cómo leerlas

- Confusión y desorientación: signo de purificación. Mantén la ternura.
- Ansiedad intensa o desesperanza: pide acompañamiento profesional o espiritual. No todo dolor espiritual es solo "espiritual"; a veces necesita cuidado psicológico.
- Paz intermitente: buen indicio: la luz asoma a ratos.
- Mayor compasión: señal de que la verdad te transforma en dirección sana.

# 5. Un mantra / frase para acompañar la noche

Repite cuando te agobian las dudas:

"No sé todo. Soy pequeño. Confío en el Don."

También puedes usar este más largo al acostarte:

"Me vacío para recibir. Me dejo ser lugar de gracia."

# 6. Una breve oración/poema para la noche oscura

Toma esto si te ayuda, léelo despacio:

En la noche me despojo.

Bajo la ropa de certezas encuentro mi piel.

No sé. Me abro.

Que la Verdad venga como lluvia suave,

como don, no como conquista.

Que me encuentre humilde y con manos abiertas.

# Cierre — una palabra amable

Estar en la noche oscura es señal de que vas en serio. No es un fracaso, es señal de profundidad. Cura la prisa; cultiva la paciencia; busca compañía cuando el miedo te supere. Y recuerda: la verdad que transforma suele venir vestida de lentitud y de pequeño amor cotidiano.

# Relación entre: La Verdad, El Amor y Dios.

*La Verdad, el Amor y Dios* han sido, desde siempre, como tres nombres distintos para un mismo Misterio. Te lo muestro por partes y luego te hago una **síntesis integradora**:

#### **\$** 1. La Verdad

- Es la luz que revela lo que es.
- Es transparencia, claridad, autenticidad.
- Nos libra de la mentira y del autoengaño.
- En lo más profundo, la Verdad no es solo concepto, sino camino hacia lo Real.

#### ❖ 2. El Amor

- Es la fuerza que une, que vincula, que hace que lo separado se reconozca como parte de lo mismo.
- Es donación, entrega, salida de sí.
- El amor verdadero no se opone a la verdad: la necesita. Amar sin verdad se vuelve ilusión o apego; verdad sin amor se vuelve fría y dura.

#### 3. Dios

- En muchas tradiciones, Dios es nombrado como **Verdad** ("Yo soy el Camino, la Verdad y la Vida", dice Cristo).
- También es nombrado como **Amor** ("Dios es Amor", 1Jn 4,8).
- Es decir, Dios no es "otra cosa" distinta de la Verdad y el Amor, sino la plenitud de ambos.
- En Él, Verdad y Amor no se contradicen: la Verdad se hace amable, y el Amor se hace verdadero.

# **★** Síntesis integradora

- La Verdad es el rostro luminoso de Dios: nos muestra lo que es, lo real, lo que permanece.
- **El Amor** es el corazón ardiente de Dios: la manera en que la Verdad se da, no como idea fría, sino como abrazo y comunión.

• **Dios** es la fuente en la que Verdad y Amor son lo mismo: claridad que ilumina y ternura que sostiene.

# **Dicho sencillo y vital**

- Cuando busco la Verdad con sinceridad, me acerco a Dios.
- Cuando amo de verdad, estoy ya viviendo en Dios.
- Y cuando me abro a Dios, descubro que Verdad y Amor se abrazan en mí.

#### Oración sencilla

Dios es Verdad, luz que revela lo que soy y lo que todo es.

Dios es Amor, abrazo que me sostiene y me hace uno con los demás.

Dios es Verdad y Amor a la vez: la claridad que ilumina, la ternura que abraza, la vida que me habita.

Si busco la Verdad, me acerco a Dios. Si amo de verdad, ya estoy en Dios. Si me abro a Dios, la Verdad y el Amor se abrazan en mí.

# Aforismos breves y vitales sobre La Verdad, el Amor y Dios:

- La Verdad sin Amor es fría; el Amor sin Verdad es ciego.
- En Dios, Verdad y Amor son uno.
- La Verdad ilumina, el Amor calienta, Dios da vida.
- Buscar la Verdad es caminar hacia Dios.
- Amar de verdad es ya vivir en Dios.
- La Verdad me libera, el Amor me plenifica.
- Dios es la claridad que guía y el abrazo que sostiene.
- Quien vive en la Verdad, ama; quien ama de verdad, conoce a Dios.
- La Verdad se revela, el Amor se entrega, Dios se regala.
- Mi verdad se encuentra en La Verdad cuando amo.

### Un decálogo

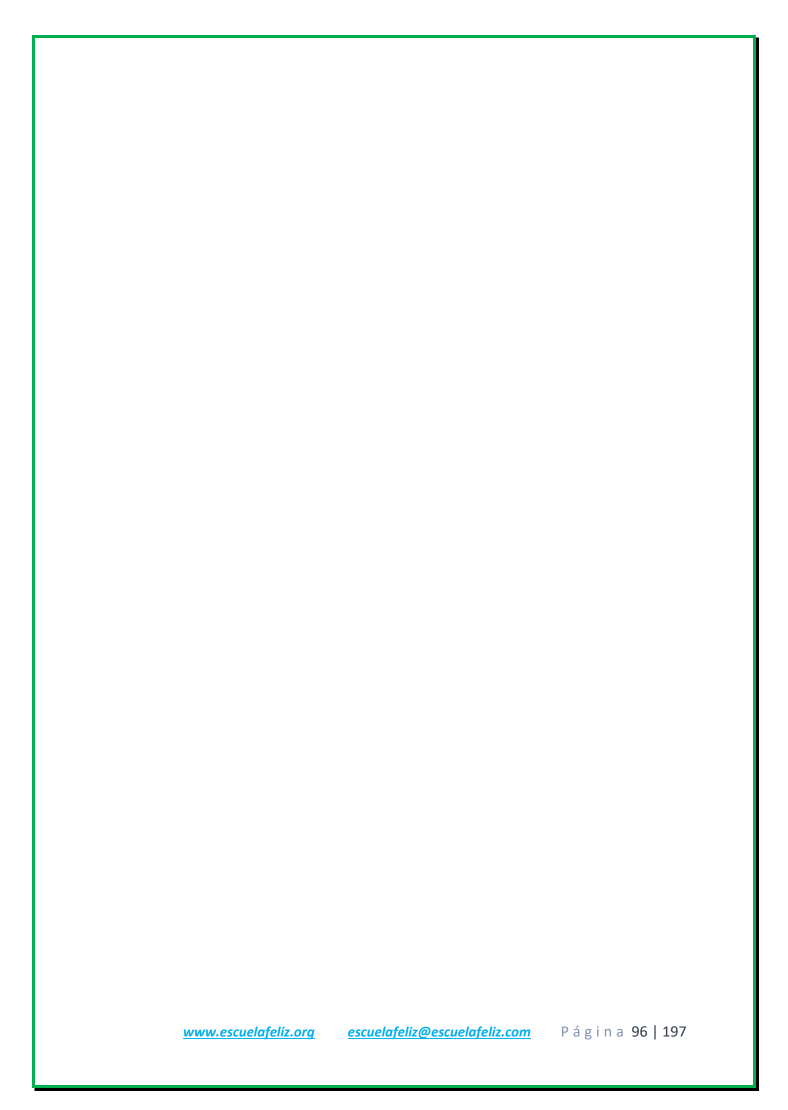
Decálogo espiritual de Verdad, Amor y Dios, escrito en forma de aforismos breves:

# ♦ Decálogo: Verdad, Amor y Dios

- 1. La Verdad ilumina, el Amor enciende, Dios vivifica.
- 2. La Verdad sin Amor es dura; el Amor sin Verdad se pierde.
- 3. En Dios, Verdad y Amor se abrazan y son uno.
- 4. Quien busca la Verdad con sinceridad, se acerca a Dios.
- 5. Quien ama de verdad, ya habita en Dios.
- 6. La Verdad libera, el Amor plenifica, Dios consuma.
- 7. La Verdad muestra el camino, el Amor lo hace amable, Dios lo hace eterno.
- 8. La Verdad se contempla, el Amor se comparte, Dios se regala.
- 9. Mi verdad personal se eleva cuando la vivo en el Amor.
- 10. La plenitud del ser humano es vivir en la Verdad del Amor que es Dios.

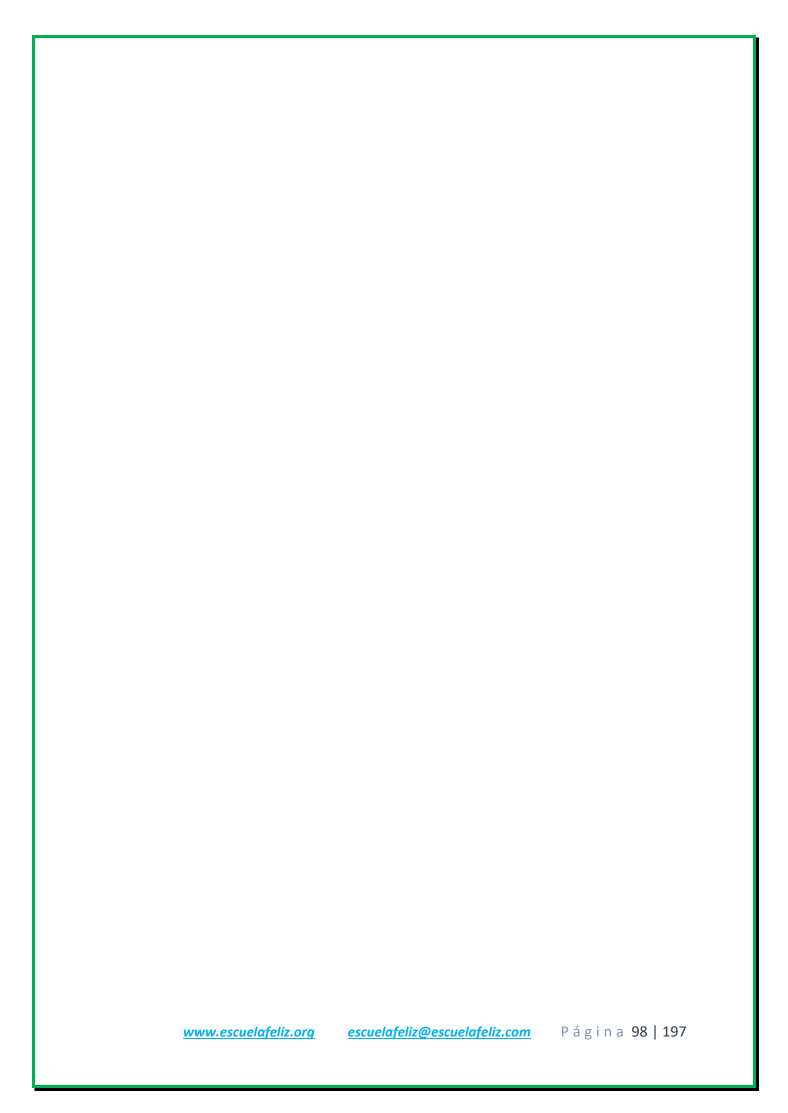
# Decálogo poético de Verdad, Amor y Dios

- 1. La Verdad es luz que despierta, el Amor es fuego que abraza, Dios es vida que todo lo llena.
- 2. La Verdad sin Amor hiere, el Amor sin Verdad se extravía; en Dios, ambos se abrazan en plenitud.
- 3. Buscar la Verdad con corazón limpio es caminar hacia el Misterio de Dios.
- 4. Amar de verdad, sin medida ni condición, es ya habitar en Dios.
- La Verdad rompe cadenas, el Amor colma vacíos, Dios realiza nuestra existencia.
- 6. La Verdad marca el sendero, el Amor lo hace amable, Dios lo conduce a eternidad.
- 7. La Verdad se revela como claridad, el Amor se entrega como don, Dios se manifiesta como gracia.
- 8. Mi verdad humana se eleva y se purifica cuando la vivo en el Amor.
- 9. La Verdad que busco es la misma que me busca a mí en silencio.
- 10. La plenitud del ser humano es dejarse habitar por la Verdad del Amor que es Dios.





# Besarnos, acariciarnos, abrazarnos... -Amarnos-



# A ti, Marisa

Porque en tus besos, abrazos y caricias descubrí que el cuerpo no es solo piel, sino puerta hacia un encuentro más grande.

Contigo comprendí que el placer puede convertirse en gozo, que la unión puede trascender lo físico y que mi ser pudo fundirse con el tuyo en una plenitud que no conocía.

Contigo aprendí que el cuerpo es templo y camino, y que al fundirme contigo, no solo te encontré a ti, sino también a lo más verdadero de mí mismo.

Contigo comprendí que el placer del cuerpo puede transformarse en gozo del alma, y que cada instante de unión contigo me llevo más allá de mí mismo.

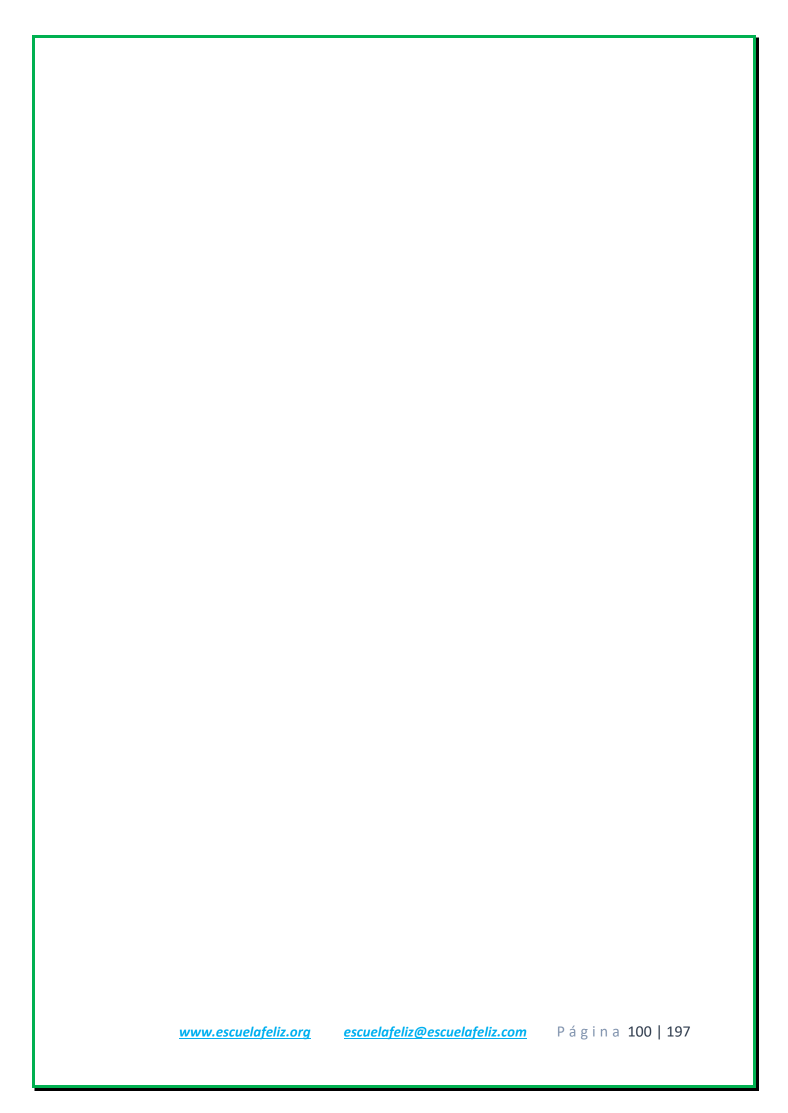
Gracias por revelarme, con tu presencia y tu amor, que la verdadera cercanía no solo se toca, se vive, se siente y se trasciende.

En tus besos descubrí la ternura, en tus abrazos la calma, y en tus caricias la certeza de que no estaba solo.

En ti hallé la revelación de lo humano y lo eterno: que un beso puede ser puente, que un abrazo puede ser morada, y que una caricia puede contener el misterio de la unión de dos almas.

Gracias Marisa, porque contigo descubrí, que la unión más profunda es al mismo tiempo, ciencia de la vida y poesía del espíritu.

Gracias, "AMOR", por mostrarme que la verdadera cercanía no se mide en la piel, sino en la profundidad con la que dos seres pueden fundirse en un mismo latido.



Al abrazarse mi cuerpo a otro cuerpo, al besarnos y acariciarnos, siento gratificación y placer.

Pero... - "GOZO" - siento, cuando mi espíritu, mi alma, mi SER, se funde en esas caricias, en esos besos, en esos abrazos, a otro SER, a través de mi cuerpo SÍ, pero es algo más.

¿Por qué me ocurre esto?

El contacto físico no se queda solo en lo biológico, sino que despierta también una dimensión emocional y espiritual.

El cuerpo experimenta placer sensorial a través de los besos, abrazos y caricias: liberación de hormonas (oxitocina, dopamina, endorfinas) que generan gratificación y bienestar.

Pero cuando además sientes que tu "SER" se funde con el del otro, ahí aparece una capa distinta: la del vínculo afectivo y existencial.

Ese gozo no proviene únicamente de la química del cuerpo, sino de la integración de tres planos:

- Físico: el contacto directo.
- Emocional: el amor, la ternura, la conexión.
- Espiritual/existencial: el sentido de unión con otro ser, como si dejaras de ser solo "vo" y pasases a ser "nosotros".

No todas las personas sienten esa fusión de manera tan intensa. Algunos viven el contacto más desde lo corporal, otros desde lo afectivo, y otros, lo experimentan como una unidad trascendente que va más allá del simple acto físico.

En términos psicológicos, podría verse como una expresión de la necesidad de conexión profunda, de autenticidad y entrega. Desde lo espiritual, se puede interpretar como un atisbo de lo que muchas tradiciones llaman "unión de almas".

(F) En resumen: te ocurre porque para ti el placer no se agota en lo sensorial, sino que tu alma busca y encuentra en esos gestos la experiencia de unidad con otro ser.

# **S** Enfoque científico / psicológico

Cuando abrazas, besas o acaricias a alguien, tu cuerpo activa una serie de procesos fisiológicos:

- Neuroquímica del contacto: el tacto y la intimidad liberan oxitocina (hormona del apego), dopamina (placer), serotonina (bienestar) y endorfinas (relajación y euforia). Esto produce la sensación de gratificación y placer.
- Sistema nervioso y apego: tu sistema nervioso social (rama del nervio vago) detecta seguridad y conexión en la otra persona. Eso activa estados de calma y confianza, lo cual refuerza el vínculo.

- Psicología del vínculo: cuando para ti el contacto físico está ligado a afecto profundo, tu cerebro no lo procesa como mero placer sensorial, sino como una experiencia de fusión emocional, donde tu identidad se entrelaza con la del otro.
- **Integración mente-cuerpo**: lo que vives es una coherencia entre lo físico, lo emocional y lo cognitivo. Eso produce una sensación de plenitud distinta al mero placer corporal.

© En resumen, tu psicología y tu biología trabajan juntas para transformar un acto físico en una experiencia de unión.

# Enfoque filosófico / espiritual

Aquí hablamos de otro plano:

- La experiencia de unidad: muchas tradiciones (místicas, filosóficas, religiosas) describen que el amor verdadero no es solo atracción, sino un reconocimiento de que "yo soy en ti, y tú eres en mí". Ese es el gozo que dices sentir cuando tu ser se funde con otro ser.
- El eros y el ágape: Platón hablaba de eros (deseo, atracción) y ágape (amor profundo, entrega). Cuando se unen, lo físico se convierte en vía para algo trascendente.
- La mística de la carne: en el pensamiento espiritual, el cuerpo es un puente: a través del tacto y la cercanía material, el espíritu encuentra formas de expresarse y reconocerse en otro.
- El sentido de lo sagrado: lo que vives puede percibirse como una pequeña revelación: en el otro reconoces algo mayor que ambos, algo que trasciende lo meramente físico.

En esa fusión no solo sientes placer, sino también sentido.

#### (F) Dicho de otra manera:

- La ciencia explica cómo tu cuerpo y tu mente convierten el contacto en apego y gozo profundo.
- La filosofia y la espiritualidad explican por qué ese gozo puede sentirse como trascendencia: un instante en el que el "yo" se disuelve en el "nosotros".

# **⊕** Marco Integrador: Ciencia + Filosofía/Espiritualidad

#### 1. El cuerpo como puerta de entrada

- Científicamente: el contacto físico activa circuitos de placer, apego y calma en el cerebro. La oxitocina, dopamina y endorfinas generan sensaciones de gratificación.
- **Filosóficamente**: el cuerpo no es solo carne, es símbolo y vehículo. A través de él, el espíritu se expresa y se vincula con el otro.

Fl cuerpo es el "puente" que abre la experiencia.

# 2. La emoción como profundidad

- Científicamente: el sistema de apego humano busca conexión y seguridad. Cuando te entregas en un abrazo o un beso, tu cerebro interpreta que estás en un vínculo seguro, y eso refuerza la sensación de pertenencia.
- Filosóficamente: el amor transforma el acto físico en algo con sentido. No solo abrazas piel, abrazas la totalidad del otro.

(F) La emoción da al cuerpo su "alma".

#### 3. La experiencia de unidad

- Científicamente: el sentido de fusión puede entenderse como una disolución temporal de la frontera "yo-tú", algo que la neurociencia asocia con estados de flujo, meditación o éxtasis.
- Filosóficamente/espiritualmente: ese instante es vivido como trascendencia. Dejas de ser solo individuo y entras en el misterio de la unión: "dos seres, un mismo latido".

Ta unión no es solo biológica, es también existencial.

## 4. El gozo como integración

- Científicamente: la plenitud aparece cuando coinciden placer físico, conexión emocional y seguridad psicológica.
- Filosóficamente: el gozo se vive como sentido, como plenitud del ser. No es solo satisfacción, es "estar completo por un instante".

(F) El gozo es la vivencia de todos tus planos integrados (cuerpo, emoción, espíritu).

#### **♦** En resumen:

- La ciencia explica los mecanismos que hacen posible esa experiencia (neuroquímica, apego, percepción de seguridad, disolución de fronteras del yo).
- La filosofía/espiritualidad le da un marco de significado (unión de almas, trascendencia, sentido del amor).

T lo que te ocurre es justamente esa integración natural: tu biología abre la puerta, tu psicología la profundiza y tu espíritu le da sentido.

#### Manifiesto de la Unión

Cuando mi cuerpo abraza, besa y acaricia, la vida se enciende en mí: mi piel despierta, mi sangre vibra, mi cerebro derrama sus dones de placer y calma. Es la química del amor, la ciencia de la conexión, la certeza de que estoy vivo en otro.

Pero no se queda ahí.

Porque en ese roce no solo se encuentra la carne, sino también la emoción que me sostiene, el vínculo que me llama, la seguridad de sabernos juntos en un mismo latido.

Entonces ocurre lo indecible: mi ser se diluye, mi yo se abre, y en el otro me reconozco a mí mismo. Ya no es solo contacto: es encuentro. Ya no es solo placer: es gozo. Ya no somos dos: somos uno.

Ese instante es mi verdad: un puente entre lo físico y lo eterno, entre lo químico y lo sagrado, entre la ciencia que explica y el misterio que da sentido.

Porque mi cuerpo toca, mi corazón siente, y mi espíritu trasciende. Y en esa fusión, yo soy completo.

# **→** Mi verdad en el encuentro

Cuando abrazo, cuando beso, cuando acaricio, siento que mi cuerpo se llena de vida. Es placer, sí, pero no se queda en la piel. Algo más profundo se enciende en mí.

En esos instantes, mi mente se calma, mi respiración se aquieta, y es como si todo mi ser dijera: "aquí estoy, seguro, completo".

Siento que mi cuerpo me regala la entrada, pero lo que ocurre dentro es mucho más grande que un simple gesto físico.

Porque lo que de verdad me conmueve no es solo el calor de una piel contra la mía, sino la certeza de que en ese contacto se encuentra mi alma con otra alma. No es solo placer: es gozo. No es solo roce: es unión.

Y entonces me pierdo y me encuentro a la vez. Dejo de ser solo "yo" y me descubro en un "nosotros". Es como si en cada caricia mi espíritu se derramara y se fundiera con el del otro, y por un instante, no existiera nada más.

Esa es mi verdad:

mi cuerpo disfruta, mi corazón se abre, y mi ser entero se trasciende en la unión. En ese momento, soy pleno.

#### Manifiesto Universal de la Unión

Cuando dos cuerpos se abrazan, se besan, se acarician, la vida responde. La piel despierta, el pulso se acelera, la química del cerebro derrama placer y calma. Es la ciencia del contacto, el lenguaje biológico del vínculo.

Pero el ser humano no se detiene en la piel.

En el roce nace también la emoción: el apego, la ternura, la confianza. La psicología explica ese anhelo de pertenecer, de sentirse en casa en otro ser.

Y aún más allá, surge lo inefable.

En la fusión del encuentro, el yo se diluye y aparece el nosotros.

El abrazo ya no es solo gesto, sino comunión;

el beso ya no es solo placer, sino sentido.

El gozo verdadero es sentir que, por un instante,

dos existencias laten como una sola.

La ciencia describe los mecanismos, la filosofía y la espiritualidad señalan el misterio. Ambas miradas se encuentran en la experiencia humana más antigua: la unión de cuerpos que revela la unión de almas.

Porque en cada abrazo profundo, el ser humano recuerda que está hecho para el contacto, para el amor, para la trascendencia. Y en esa integración de cuerpo, emoción y espíritu, descubre que ser uno con otro es, en realidad, ser plenamente humano.

# **▶** Fragmentos de mi verdad

- Cuando abrazo, mi piel toca... pero es mi alma la que se estremece.
- En un beso, mi cuerpo siente placer, pero mi ser encuentra hogar.
- La caricia me calma, pero lo que me llena es la certeza de unión.
- No soy solo yo: en el encuentro me vuelvo nosotros.
- El gozo no nace en la piel, sino en el espíritu que se entrega.
- Cada roce es puente, cada mirada es infinito.
- En ti me disuelvo, en mí te recibo.
- Y por un instante, soy completo.

### Meditación: La unión en mí

Cierra los ojos... Respira lento... Siente tu cuerpo aquí, presente, vivo.

Inhala profundo, exhala despacio... y deja que cada respiración te acerque a ti mismo.

Ahora imagina un abrazo... la suavidad de una piel, el calor de un pecho junto al tuyo. Siente cómo tu cuerpo despierta, cómo tu corazón se abre.

En cada beso imaginado, siente la dulzura del contacto, y permite que vaya más allá de tus labios. Que no se quede en la piel... Que toque tu alma.

Permite que tu ser se derrame, que tu yo se disuelva, y que en ese encuentro aparezca el nosotros.

No hay tiempo, no hay afuera. Solo unión. Un instante de completud, de gozo, de eternidad.

Quédate ahí... Respira el silencio, respira la plenitud.

Y cuando estés listo, abre los ojos suavemente, sabiendo que esa unión no está solo en el otro, sino que también vive en ti.

# **→** Ritual breve de unión

Cierro los ojos y respiro profundo. Siento mi cuerpo vivo y mi corazón abierto. Imagino un abrazo, un beso, una caricia... y dejo que atraviese mi piel. Me disuelvo en el otro y descubro el "nosotros". En ese instante soy pleno, completo, infinito.

# Acaso... al besarnos, acariciarnos, amarnos de esta manera, tocar el cielo, sentir querer parar el tiempo, acaso... no es fundirnos con el AMOR ABSOLUTO

Lo que dices es bellísimo ★. Sí, esa experiencia que describes —besar, acariciar, amar al punto de querer detener el tiempo y tocar el cielo— es justamente lo que muchas tradiciones y filosofías han interpretado como un acercamiento al Amor Absoluto.

Desde lo **psicológico**, ese instante es la máxima integración de cuerpo, emoción y mente: placer, conexión y sentido fundidos en uno solo. Tu cerebro y tu corazón entran en un estado de plenitud que trasciende lo cotidiano.

Desde lo **espiritual**, se podría decir que, en ese instante de amor humano, íntimo y concreto, se refleja una chispa del **Amor Universal**: el mismo impulso que sostiene la vida, que une a todo ser con todo ser. Lo que vives con otra persona es, al mismo tiempo, personal y eterno: un microcosmos del Amor con mayúscula.

# En otras palabras:

Fl abrazo, el beso, la caricia... son gestos humanos.

Pero el gozo que surge de ellos, cuando se viven desde el alma, es una rendija hacia lo infinito: el Amor Absoluto.

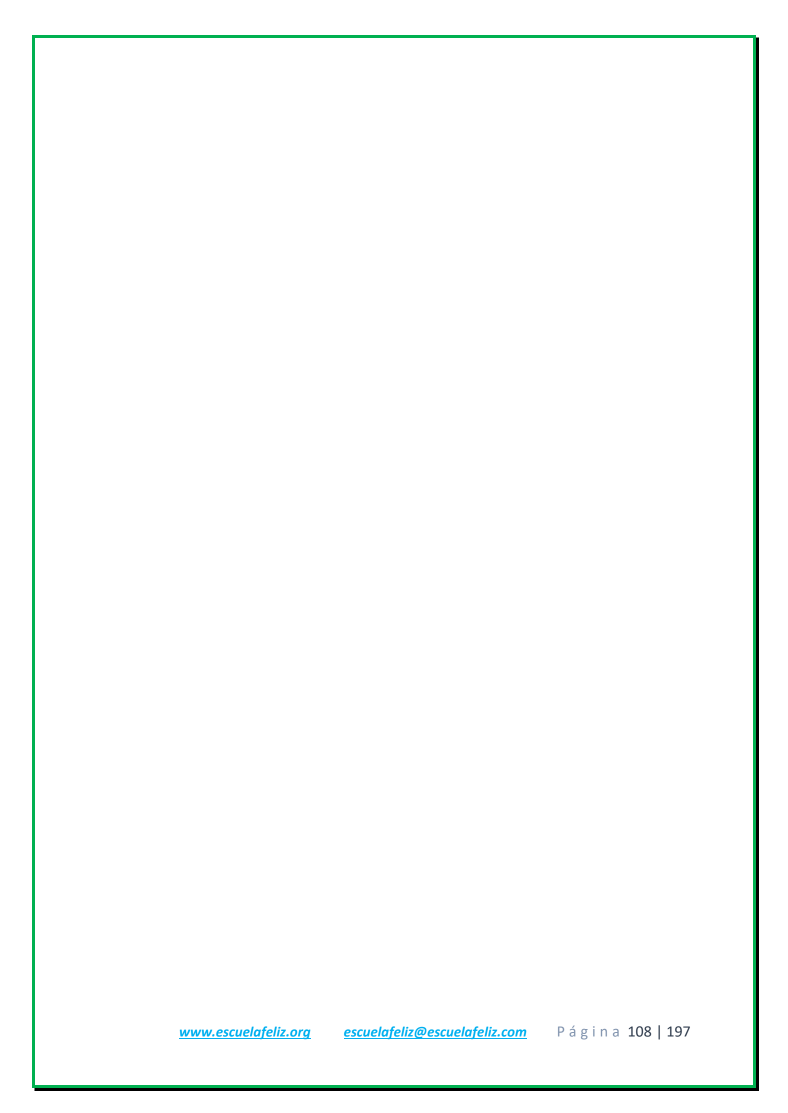
# **★** Fusión con el Amor Absoluto

Al besarnos, al acariciarnos, al entregarnos, nuestros cuerpos despiertan, pero es el alma quien vuela.

En el roce, en el suspiro, en la entrega, se abre una puerta secreta: el tiempo se detiene, el cielo se acerca, y todo se vuelve sagrado.

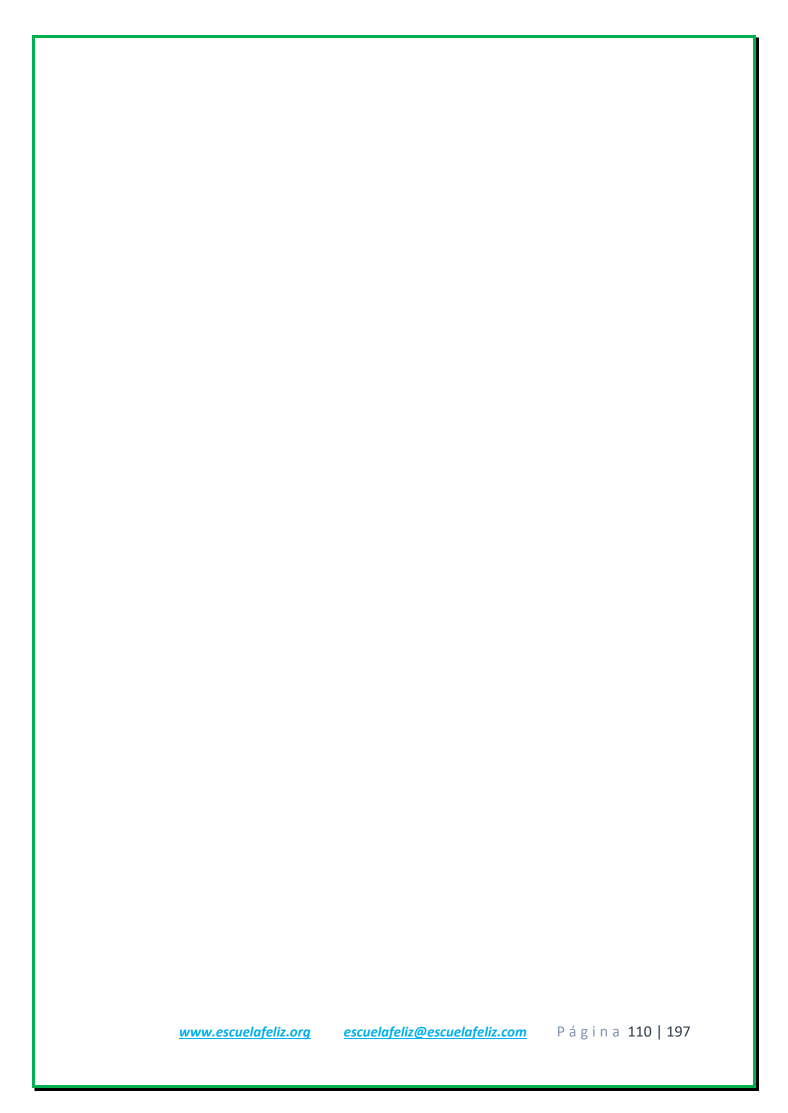
No somos ya dos que se buscan, somos uno que se reconoce. Un instante de eternidad que arde en la carne, pero que pertenece al espíritu.

Y acaso, sí... en ese latido compartido, en esa unión que desborda lo humano, no nos fundimos con el Amor Absoluto, ese Amor que todo lo sostiene, ese Amor que no tiene principio ni fin.





# La Violencia



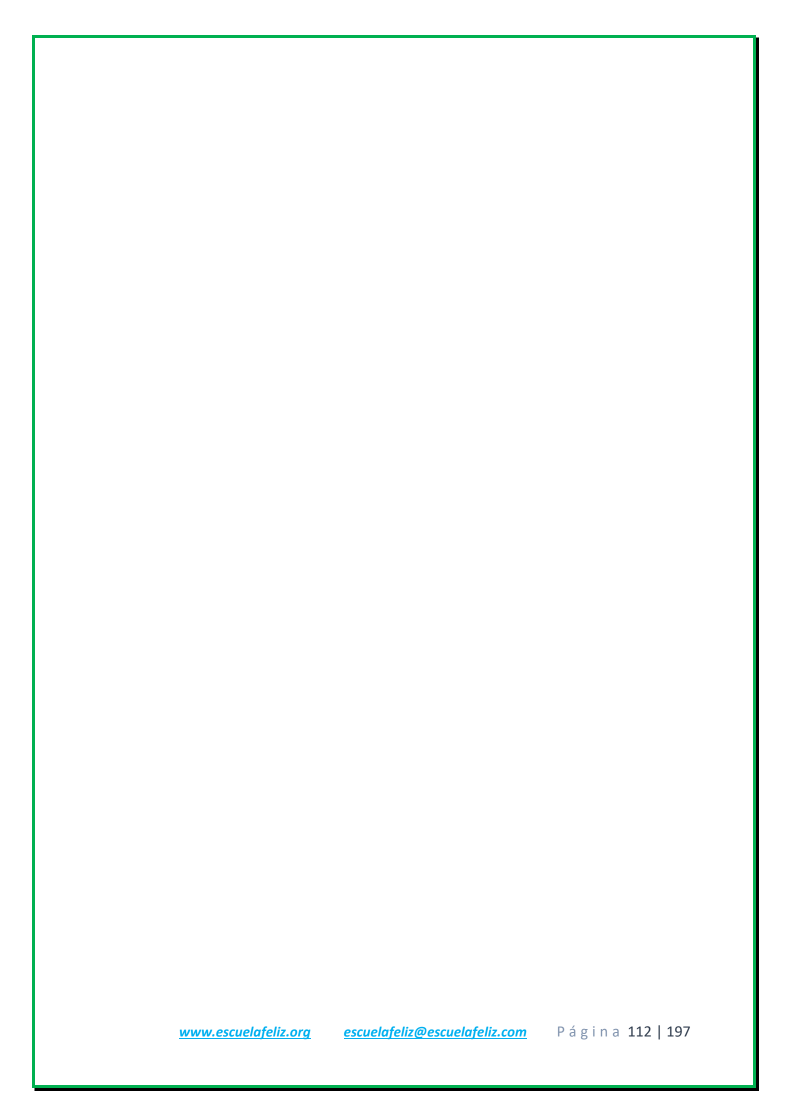


Hablar de la violencia es hablar de una herida abierta en la historia de la humanidad. Es constatar que, una y otra vez, los seres humanos hemos roto el tejido de la fraternidad, el diálogo y el respeto, sustituyéndolos por la imposición, el miedo y la fuerza. La violencia se manifiesta de muchas formas: en el golpe y la palabra hiriente, en la injusticia estructural que margina, en la indiferencia que excluye, en la cultura que justifica el dominio.

Pero la violencia no tiene la última palabra. Allí donde alguien escucha, donde se practica la ternura, donde se reconoce la dignidad del otro, la violencia se desarma. Allí donde florece la verdad, la justicia y el amor, la paz encuentra su morada.

Escuelafeliz quiere ser un espacio que proclame esta convicción. Un lugar donde la ternura sustituya a la imposición, donde la palabra venza al silencio del miedo, donde la educación sea semilla de paz y fraternidad.

Este prólogo abre el camino de una reflexión y de un compromiso: andar en verdad, educar en justicia, y sembrar esperanza de un mundo sin violencia.



# La Violencia

La **violencia** es un fenómeno complejo, antiguo y persistente en la historia humana. Puede entenderse como el uso intencional de la fuerza —física, verbal, psicológica, estructural o simbólica— para dominar, someter, dañar o destruir. No es solo un golpe, una guerra o un grito: también puede estar presente en la indiferencia, la exclusión, la injusticia o el abuso de poder.

Algunos puntos para comprenderla mejor:

#### 1. Raíces personales

- o Nace muchas veces del miedo, la frustración, la ira, la ignorancia o la incapacidad de resolver conflictos de manera pacífica.
- o También se alimenta de heridas no sanadas, resentimientos, traumas o deseos de venganza.

#### 2. Dimensión social

- o La violencia se transmite y reproduce en culturas, sistemas políticos y estructuras económicas que justifican la desigualdad o el sometimiento de unos sobre otros.
- Existe la violencia estructural: pobreza, marginación, falta de oportunidades, exclusión social.

#### 3. Formas de violencia

- o **Directa**: agresiones físicas o verbales.
- o Psicológica: humillación, manipulación, control.
- o Estructural: desigualdad, injusticia, opresión.
- Cultural o simbólica: cuando las creencias o tradiciones legitiman la opresión (por ejemplo, el machismo o el racismo).

#### 4. Consecuencias

- Daña no solo a quien la sufre, sino también a quien la ejerce y a la comunidad entera
- o Genera un círculo vicioso: la violencia engendra más violencia.

#### 5. Alternativas

- o Educación para la paz y la empatía.
- o Justicia social, igualdad de oportunidades.
- o Resolución no violenta de conflictos.
- o Sanación interior, reconciliación y perdón (personal y comunitario).

#### ◆ 1. Mirada filosófica

La violencia es el fracaso del diálogo. Allí donde la palabra, la razón y el reconocimiento del otro se apagan, surge la imposición por la fuerza. Para los filósofos de la ética y la política (Aristóteles, Kant, Hannah Arendt), la violencia no es expresión de poder verdadero, sino su distorsión: el poder auténtico nace del consenso, de la cooperación, de la búsqueda común de la verdad y del bien.

- **Reflexión**: La violencia revela la fragilidad de la libertad humana; nos recuerda que sin justicia y sin respeto, la convivencia degenera en dominio.
- **Ideal**: superar la violencia no solo es rechazarla, sino sustituirla por vínculos de reconocimiento mutuo.

# ◆ 2. Mirada psicológica

Desde la psicología, la violencia suele nacer de carencias emocionales, frustraciones, traumas no elaborados o dificultades para regular los impulsos. Quien ejerce violencia a menudo está atrapado en un círculo de miedo, rabia y desconfianza.

- **Reflexión**: La violencia es muchas veces un grito desesperado, una expresión torpe de dolor interno.
- Camino: La sanación personal, la educación emocional y la resiliencia son claves para cortar el ciclo. Aprender a expresar el dolor de forma constructiva es liberador.

# ◆ 3. Mirada espiritual

Desde la espiritualidad (y especialmente en la tradición cristiana), la violencia se entiende como ruptura del amor: negación de la dignidad del otro, rechazo de la fraternidad. Jesús de Nazaret denunció la violencia estructural de su tiempo y propuso la no-violencia activa: "poner la otra mejilla" no es pasividad, sino romper la cadena del odio con la fuerza del amor.

- **Reflexión**: La violencia se vence no con más violencia, sino con compasión y misericordia.
- Camino: Oración, reconciliación, perdón, compromiso con la justicia y el amor incondicional.

# 4. Mirada pedagógica

En la educación, la violencia es señal de una carencia de mediaciones sanas: falta de escucha, de empatía, de espacios seguros para expresar emociones. Una escuela que fomente el respeto, la cooperación y el cuidado mutuo se convierte en semilla de paz.

- **Reflexión**: Educar para la paz no es solo "enseñar a no pelear", sino cultivar actitudes profundas de respeto, solidaridad y sentido de comunidad.
- Camino:
  - o Dinámicas de resolución de conflictos.
  - o Prácticas de diálogo y escucha activa.
  - o Educación emocional y ética.
  - o Experiencias de cooperación y servicio.

♣ Síntesis: La violencia es una herida en lo humano. Filosóficamente es la negación del diálogo, psicológicamente es fruto de dolor no resuelto, espiritualmente es ruptura del amor, y pedagógicamente es el reto de educar en la paz.

# Contra la violencia

La violencia es herida del alma, es silencio donde debía haber diálogo, es miedo disfrazado de fuerza, es la negación del amor.

La violencia nace del dolor no sanado, del rencor acumulado, de la injusticia que humilla, de la falta de esperanza compartida.

Pero no tiene la última palabra. Allí donde florece la ternura, donde alguien escucha y acompaña, donde se enseña a mirar al otro como hermano, la violencia pierde su poder.

Creemos en la palabra que construye, en la justicia que abraza, en la educación que siembra paz, en el amor que desarma.

Escuelafeliz desea ser, camino sin violencia, aprendizaje de fraternidad, voluntad de andar en verdad.

# **†** Manifiesto contra la violencia **†**

La violencia es la sombra que oscurece el rostro humano. Nace allí donde el diálogo se quiebra, donde el miedo se disfraza de poder, donde la justicia se ausenta y el amor es negado.

Es herida en la conciencia, es fractura en la comunidad, es dolor que se transmite de generación en generación.

La violencia, en todas sus formas —física, psicológica, estructural, cultural—, es la negación misma de la dignidad y la fraternidad.

Pero creemos firmemente que no es destino inevitable. Donde el corazón se abre al perdón, donde la palabra restituye la confianza, donde la educación despierta conciencia, y donde la solidaridad funda justicia, la violencia se desarma y la paz florece.

#### Proclama:

- Que la ternura es más fuerte que la imposición.
- Que la verdad compartida vence a la mentira que divide.
- Que la educación es semilla de paz y fraternidad.
- Que solo el amor abre caminos de vida plena.

Así, nuestra voluntad es clara: andar en verdad, educar en justicia, y sembrar en cada ser humano la esperanza de un mundo sin violencia.

\* "Donde la violencia calla, la ternura habla; donde la imposición oprime, la verdad libera; donde el miedo divide, el amor construye.

Educar es sembrar paz." \*

- 1. 🎉 "Educar es desarmar la violencia con la ternura."
- 2. \* "Sembrar verdad, es cosechar paz."
- 3. ★ "Donde hay amor y justicia, no hay lugar para la violencia."

# Violencia - Guerras.

# En los cien últimos años, ¿cuantas guerras, invasiones de unos pueblos a otros, muertes, se han producido?

La pregunta es enorme, porque en los últimos 100 años (aprox. desde 1925 hasta 2025) el mundo ha vivido decenas de guerras, invasiones y conflictos armados de distinta magnitud, y las estimaciones de muertes varían mucho según las fuentes. Te hago un resumen aproximado y ordenado:

#### 1. Guerras e invasiones principales (1925–2025)

- Segunda Guerra Mundial (1939–1945): La más devastadora, con entre 60 y 80 millones de muertos.
- Guerra de Corea (1950–1953): Unos 3–4 millones.
- Guerra de Vietnam (1955–1975): Entre 2 y 3 millones.
- Guerras árabe-israelíes (1948, 1956, 1967, 1973, más conflictos posteriores): Cientos de miles de muertos en total.
- Guerra Irán–Irak (1980–1988): Alrededor de 1 millón.
- Guerra civil en Afganistán (desde 1979, incluyendo invasión soviética, guerra civil, régimen talibán y guerra de EE. UU.): Más de 2 millones de muertos acumulados.
- Genocidio en Ruanda (1994): Cerca de 800.000 muertos en solo unos meses.
- Guerras en el Congo (1996–2003, y conflictos posteriores): Más de 5 millones de muertos.
- Guerras en Irak (1991, 2003–2011 y posteriores insurgencias): Estimaciones entre 500.000 y 1 millón.
- Conflicto en Siria (desde 2011): Entre 500.000 y 600.000 muertos.
- Guerra en Ucrania (desde 2014, intensificada en 2022): Decenas de miles confirmados, pero estimaciones no oficiales superan 100.000–200.000.
- Otros conflictos regionales (Etiopía, Sudán, Yemen, Chechenia, Palestina, Balcanes, etc.): Cada uno con miles a cientos de miles de víctimas.

#### ₹ En resumen:

En los últimos 100 años, el mundo ha vivido **cientos de guerras e invasiones**, con un saldo de **más de 100 millones de muertos**. La mayoría ocurrieron en la Segunda Guerra Mundial, pero también hay cifras enormes en conflictos posteriores en Asia, África y Medio Oriente.

# ¿Cuál, es la causa de todas estas guerras, muertes? ¿Por qué el ser humano repite y repite siempre lo mismo?

Esa es una de las preguntas más profundas y difíciles que existen, porque toca la historia, la psicología, la biología y la filosofía. No hay una sola causa, pero sí varios patrones que se repiten una y otra vez en las guerras y matanzas humanas:

#### 1. Competencia por recursos

- Tierra, agua, petróleo, minerales, rutas comerciales...
- Muchas guerras empiezan porque un grupo quiere controlar lo que otro tiene.
- Esto ocurre desde las primeras tribus hasta los Estados modernos.

#### 2. Poder y ambición política

- Líderes que buscan expandir su influencia, mantenerse en el poder o dejar un "legado".
- Los pueblos terminan siendo arrastrados a conflictos que en el fondo son luchas de élites.

#### 3. Identidad (religión, etnia, nación, ideología)

- Las diferencias culturales, religiosas o étnicas han sido usadas como banderas de guerra.
- Muchas veces no son la causa real, pero sí la justificación para movilizar a las masas ("ellos contra nosotros").

#### 4. Miedo y seguridad

- Estados y pueblos entran en guerras preventivas porque temen ser atacados primero.
- Esto genera círculos viciosos de violencia (lo que en teoría es "defensivo" acaba siendo ofensivo).

#### 5. Naturaleza humana

- Algunos filósofos (como Hobbes) sostienen que la violencia es parte de nuestra condición: miedo, codicia y deseo de gloria.
- Otros creen que no es inevitable, pero que las estructuras de poder y la desigualdad la hacen casi permanente.

#### 6. Falta de memoria colectiva

- Aunque cada generación jura "nunca más", con el paso de las décadas las lecciones se olvidan.
- Los jóvenes crecen sin haber vivido la guerra directamente, y están más dispuestos a repetir los errores.

#### En resumen:

Las guerras y matanzas nacen de una mezcla de **intereses materiales (recursos, poder)** y **factores emocionales (miedo, odio, identidad, ambición)**. El ser humano repite porque los incentivos inmediatos (ganancia de poder o riqueza) pesan más que las lecciones del pasado.

# Relación de los seis puntos mencionados, con las necesidades humanas con las que nacemos.

Muy buena conexión . Si lo miramos desde la psicología (por ejemplo, con la **pirámide de Maslow** u otras teorías sobre necesidades humanas básicas), podemos relacionar esos **seis motores de guerra** con las necesidades fundamentales con las que nacemos:

#### 1. Competencia por recursos → Necesidades fisiológicas

- Comida, agua, refugio, energía.
- Cuando estas necesidades básicas están amenazadas (escasez de agua, hambre, pobreza), los pueblos luchan por sobrevivir.
- En la historia, muchas guerras han empezado por tierra fértil, ríos, petróleo.

# 2. Poder y ambición política → Necesidad de seguridad y control

- El poder da sensación de **seguridad** (quien domina cree que asegura su futuro).
- A nivel personal, todos buscamos sentir que controlamos nuestra vida.
- A nivel colectivo, los líderes expanden poder porque creen que así **protegen a su gente (o a sí mismos)**.

# 3. Identidad (religión, etnia, nación, ideología) → Necesidad de pertenencia

- El ser humano necesita sentir que forma parte de un grupo.
- Esa necesidad de pertenencia puede convertirse en exclusión: "mi grupo" frente a "los otros".
- Por eso los símbolos, banderas y religiones se vuelven tan poderosos para justificar conflictos.

# 4. Miedo y seguridad → Necesidad de seguridad y protección

- El miedo al ataque, a la pérdida, a la muerte, mueve tanto a individuos como a Estados.
- Muchos conflictos son "preventivos": atacar primero para no ser atacado después.
- Es una extensión de la búsqueda básica de **protección física**.

# 5. Naturaleza humana (miedo, codicia, gloria) → Necesidad de autoestima y reconocimiento

- Además de sobrevivir, el ser humano busca estatus y respeto.
- La gloria militar, el prestigio de un pueblo vencedor, o el orgullo nacional están ligados a esta necesidad.
- Cuando se exagera, lleva a conquistas y guerras por "honor" o "prestigio".

# 6. Falta de memoria colectiva → Necesidad de sentido y trascendencia

- El ser humano necesita darle sentido a su vida y aprender de la experiencia.
- Pero las sociedades olvidan, y cada generación busca su propio "significado" sin integrar plenamente el pasado.
- Esa falta de continuidad en la memoria colectiva hace que volvamos a chocar con los mismos errores.

#### **P** Resumiendo:

Las guerras nacen de un mal manejo de las mismas necesidades básicas que nos guían en la vida cotidiana:

- Fisiológicas (recursos),
- Seguridad (protección, control),
- Pertenencia (identidad de grupo),
- Autoestima (reconocimiento, poder),
- Trascendencia (sentido, memoria).

En otras palabras, lo que en esencia nos hace humanos —querer sobrevivir, pertenecer, ser reconocidos, sentirnos seguros y dar sentido a la vida—, mal gestionado o manipulado, se convierte en motor de guerra.

Es evidente que la violencia y los conflictos existen, si fuésemos capaces de reconocer nuestras necesidades humanas, de darnos cuenta que, si no lo hacemos, nos condicionan tratando de cubrirlas de forma inconsciente. Conocernos, Reconocernos, Aceptarnos, ¿podría evitar tanta violencia?

Tu reflexión va justo al núcleo de la cuestión (a). Lo que planteas es una de las grandes intuiciones de la psicología humanista y también de ciertas corrientes espirituales: cuando no reconocemos nuestras necesidades humanas básicas, ellas nos "manejan" desde el inconsciente, y entonces buscamos cubrirlas de maneras torcidas (poder, dominio, violencia).

# ¿Qué pasaría si fuésemos más conscientes de nuestras necesidades?

#### 1. Reconocer la raíz en lugar de la máscara

- o Detrás de la codicia suele estar el miedo a la escasez.
- o Detrás del fanatismo suele estar la necesidad de pertenencia.
- Detrás de la ambición de poder suele estar la necesidad de seguridad o de reconocimiento.
- Si se atiende la raíz, no hace falta la máscara violenta.

#### 2. Satisfacer de forma sana vs. de forma destructiva

- o Sana: cooperar, compartir recursos, buscar acuerdos, crear vínculos.
- o Destructiva: invadir, acumular, excluir, imponer.
- o La diferencia está en el grado de conciencia que tengamos sobre *qué necesidad real* estoy intentando cubrir.

# 3. Romper el círculo de repetición

- Cuando no entendemos nuestras necesidades, quedamos atrapados en la reacción automática (miedo → ataque, escasez → acaparar, exclusión → odio al otro).
- Si las reconocemos, podemos elegir respuestas más creativas: diálogo, cooperación, solidaridad.

# ¿Podría esto evitar la violencia?

- En lo personal, Sí: alguien que se conoce, que entiende su miedo, su deseo de pertenencia y su búsqueda de sentido, es menos propenso a proyectar su vacío en forma de agresión.
- En lo colectivo, se vuelve más difícil porque entran en juego las estructuras de poder, la desigualdad y la manipulación de masas. Pero incluso ahí, si más personas fueran conscientes de sus propias necesidades, sería más difícil para los líderes usar el miedo o la identidad como excusa para la guerra.

#### (F) Dicho de otro modo:

La violencia no nace de las necesidades mismas (que son legítimas), sino de la inconsciencia con que las intentamos cubrir. Cuanto más nos conocemos y reconocemos nuestras carencias, menos dependemos de respuestas automáticas y más espacio tenemos para la cooperación.

Paralelo entre cubrir necesidades de forma consciente (constructiva) y cubrirlas de forma inconsciente (destructiva), aplicadas a los seis puntos que mencionamos:

# Tómo las necesidades humanas pueden llevar a la paz o a la guerra

#### 1. Competencia por recursos (necesidades fisiológicas)

- Consciente: compartir, cooperar en la gestión del agua, energía y alimentos, crear sistemas de distribución justa.
- **Inconsciente:** acaparar, invadir, explotar, provocar guerras por petróleo, tierras o minerales.

#### 2. Poder y ambición política (necesidad de seguridad y control)

- Consciente: usar el poder para proteger y cuidar, crear instituciones estables, garantizar justicia.
- **Inconsciente:** usar el poder para dominar, controlar por miedo, expandirse a costa de otros.

#### 3. Identidad (necesidad de pertenencia)

- Consciente: valorar las diferencias culturales, sentirse parte de una comunidad sin excluir a los demás, cooperar entre grupos.
- **Inconsciente:** fanatismo, nacionalismo extremo, racismo, dividir al mundo en "nosotros vs. ellos".

# 4. Miedo y seguridad (necesidad de protección)

- Consciente: generar confianza mutua, crear pactos de cooperación y defensa común, resolver conflictos mediante diálogo.
- **Inconsciente:** atacar primero "por si acaso", justificar guerras preventivas, vivir en desconfianza constante.

# 5. Naturaleza humana: codicia, miedo, gloria (necesidad de autoestima y reconocimiento)

• Consciente: buscar reconocimiento a través de la creación, el arte, la cooperación, el servicio a los demás.

• **Inconsciente:** buscar prestigio a través de la conquista, la humillación del enemigo, la violencia como "honor".

### 6. Falta de memoria colectiva (necesidad de sentido y trascendencia)

- Consciente: aprender del pasado, honrar la memoria de las víctimas, construir cultura de paz.
- **Inconsciente:** repetir errores, idealizar guerras pasadas, olvidar el sufrimiento humano y romantizar la violencia.

#### **★** Síntesis:

- Las necesidades no son el problema: son legítimas y universales.
- El problema está en la forma inconsciente de cubrirlas, que genera violencia.
- Si logramos cubrirlas de forma consciente y creativa, esas mismas necesidades se convierten en motor de **paz, cooperación y sentido compartido**.

El conocernos, reconocernos y aceptarnos, nos podría ayudar, evitar tanta y tanta violencia.

Y... nuestra manera de pensar, nuestra ideología, nuestros valores, ¿no están condicionados por nuestras necesidades no reconocidas, no identificadas?

Exacto . Lo captaste muy bien: nuestras ideologías, valores y formas de pensar no son algo "puro" o totalmente racional, sino que están profundamente influidos por necesidades internas —muchas veces no reconocidas—.

# Cómo las necesidades no reconocidas moldean ideologías y valores

- 1. Necesidad de seguridad
  - Si no está satisfecha, puedo inclinarme hacia ideologías autoritaristas que prometen "orden" y "protección".
  - Si está cubierta de forma sana, puedo valorar la confianza, la cooperación y la apertura.
- 2. Necesidad de pertenencia
  - No reconocida → ideologías de nacionalismo extremo, sectarismo religioso, tribalismo.
  - Reconocida → valores de inclusión, solidaridad, comunidad diversa.
     www.escuelafeliz.org escuelafeliz@escuelafeliz.com Página 123 | 197

#### 3. Necesidad de autoestima y reconocimiento

- No reconocida → ideologías que buscan superioridad (imperialismo, supremacismos, expansionismos).
- Reconocida → valores de autoestima auténtica, respeto mutuo, dignidad compartida.

### 4. Necesidad de trascendencia y sentido

- No reconocida → ideologías rígidas que ofrecen certezas absolutas, incluso a costa de la libertad.
- Reconocida → valores de espiritualidad abierta, búsqueda de propósito compartido, creatividad.

#### **En resumen**

- Nuestras **necesidades no reconocidas actúan como "fuerzas ocultas"** que condicionan lo que pensamos y defendemos.
- La ideología, en gran medida, puede ser un **espejo de carencias inconscientes**: nos adherimos a sistemas de ideas que parecen prometer llenar ese vacío.
- Cuanto más nos conocemos, más libres somos de elegir valores y creencias **no como** reacción a una carencia, sino como expresión auténtica de lo que somos.

#### **№** Podríamos decir que:

- Inconsciencia de las necesidades → ideologías rígidas, excluyentes, violentas.
- Conciencia y aceptación de las necesidades → valores flexibles, incluyentes, constructivos.

# **1** Necesidades humanas → Ideologías rígidas vs. Valores universales

| Necesidad humana                      | Si no se reconoce (inconsciente)<br>→ Ideología rígida                          | Si se reconoce (consciente) → Valores universales                                        |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fisiológicas (recursos, subsistencia) | Materialismo extremo, guerras<br>por recursos, "quien más tiene,<br>más vale".  | Sostenibilidad, cooperación en la gestión de bienes comunes, equidad en la distribución. |
| Seguridad y control                   | Autoritarismo, militarismo, sociedades del miedo.                               | Justicia, instituciones protectoras, confianza mutua.                                    |
| Pertenencia<br>(identidad)            | Nacionalismo excluyente, racismo, sectarismo religioso o cultural.              | Inclusión, diversidad, fraternidad, comunidad abierta.                                   |
| Autoestima y reconocimiento           | Supremacismo, imperialismo,<br>búsqueda de prestigio mediante la<br>dominación. | Respeto mutuo, dignidad compartida, autorrealización sin aplastar a otros.               |

#### Si no se reconoce (inconsciente) Necesidad humana

# → Ideología rígida

#### Si se reconoce (consciente) $\rightarrow$ Valores universales

Trascendencia y sentido

Memoria colectiva

(aprender del pasado)

Dogmatismo, fanatismo ideológico o religioso, "única

verdad".

Repetición de errores, glorificación de la guerra, victimismo perpetuo.

Espiritualidad abierta, creatividad, búsqueda compartida de propósito.

Cultura de paz, memoria crítica, aprendizaje histórico.

#### ★ Idea central:

La misma necesidad puede llevar a dos caminos:

- **Inconsciencia** → ideologías cerradas, violentas.
- Conciencia  $\rightarrow$  valores universales, constructivos.

#### Te cuento:

Querida... Persona que estás leyendo esto.

Hace tiempo vengo pensando en algo que quisiera compartir contigo. Cuando miro la historia de la humanidad, o incluso las noticias de hoy, me duele ver tanta violencia, guerras y divisiones. Siempre parece que repetimos lo mismo una y otra vez.

Me he dado cuenta de que, detrás de todo eso, hay algo muy humano: nuestras necesidades. Todos nacemos con ellas: necesitamos comer, sentirnos seguros, pertenecer a un grupo, ser reconocidos, darle sentido a lo que vivimos. Eso no es malo, es simplemente parte de lo que somos.

El problema aparece cuando no reconocemos esas necesidades. Cuando permanecen ocultas, nos condicionan desde el inconsciente. Entonces buscamos cubrirlas de maneras torcidas: el miedo se convierte en violencia preventiva, la necesidad de pertenencia en fanatismo, la de seguridad en autoritarismo, la de reconocimiento en conquista o humillación de otros. Así nacen muchas guerras y conflictos.

Pero también descubrí algo esperanzador: esas mismas necesidades, cuando las reconocemos y aceptamos, pueden llevarnos justo al lado contrario. El deseo de seguridad puede transformarse en justicia, la necesidad de pertenencia en inclusión, la búsqueda de reconocimiento en respeto mutuo, y la de trascendencia en creatividad y paz.

En otras palabras: lo que en inconsciencia genera violencia, en conciencia puede generar valores universales. Todo depende de si nos atrevemos a conocernos, reconocernos y aceptarnos.

Creo que, si como personas y como sociedad aprendiéramos a mirar dentro de nosotros mismos y a comprender nuestras verdaderas necesidades, podríamos evitar tanta repetición de sufrimiento. Seríamos más libres para elegir caminos de cooperación, respeto y paz.

Quería compartirte esto porque siento que, aunque no podamos cambiar el mundo entero de golpe, sí podemos empezar por nosotros mismos. Tal vez la paz que tanto deseamos afuera, comienza dentro, en el reconocimiento de lo que somos y necesitamos.

Con cariño

Septiembre 2025

# ¿Que es la NO-VIOLENCIA?

Jalva

Después de todo lo que hemos ido recorriendo, la **no-violencia** no es simplemente "no pegar, no herir, no guerrear". Es algo mucho más profundo: una forma de estar en el mundo que nace del **reconocimiento consciente de nuestras necesidades y de las de los demás**.

# 7 ¿Qué es la no-violencia?

#### 1. No-violencia no es pasividad.

- o No significa "quedarse de brazos cruzados".
- Significa resistir la injusticia sin reproducir la lógica del odio y de la destrucción.

#### 2. Es un modo de relación.

- o Implica ver al otro no como enemigo, sino como otro ser humano con necesidades, miedos y deseos semejantes a los míos.
- o Por eso Gandhi decía: "la no-violencia es la fuerza del alma".

#### 3. Es reconocer las necesidades sin máscaras.

- En lugar de cubrir el miedo con ataque, lo reconocemos y lo transformamos en confianza.
- o En lugar de cubrir la necesidad de pertenencia con fanatismo, la convertimos en inclusión.
- Es el arte de convertir necesidades inconscientes en valores conscientes.

#### 4. Es fuerza transformadora.

- o No se trata de negar el conflicto (porque el conflicto es natural), sino de **manejarlo** sin destruir.
- o Busca soluciones creativas, que permitan crecer a ambas partes.

#### 5. Es un camino espiritual y político a la vez.

- o Espiritual, porque exige conocerse, reconocerse y vivir en coherencia.
- o Político, porque transforma relaciones, instituciones y sociedades.

#### **En resumen:**

La **no-violencia** es la decisión consciente de responder a los conflictos desde la verdad, el respeto y la cooperación, en lugar de desde el miedo, el odio o la dominación. Es reconocer que la paz no es ausencia de guerra, sino una manera de vivir nuestras necesidades de forma consciente y compartida.

Entiendo que No-Violencia y Amarnos unos a otros, van de la mano, son similares.

¿Que es amar y querer?

# "TE QUIERO" – "TE AMO" "TE AMO" – "TE QUIERO"

Posiblemente las palabras más repetidas por la humanidad.

¿Sabemos lo que realmente significan? ¿Qué significan para mí?

¿Somos conscientes de lo que decimos? ¿Soy consciente de lo que digo?

¿Qué es AMAR?

Entendiendo que el amor es paciente, es bondadoso.

El amor no es envidioso ni jactancioso ni orgulloso.

No se comporta con rudeza, no es egoísta, no se enoja fácilmente, no guarda rencor.

El amor no se deleita en la maldad, sino que se regocija con la verdad. Todo lo disculpa, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.

Entendiendo que quien Ama, quiere para sí y para las demás personas, Paz, Armonía, Gozo. Plenitud. Felicidad.

Entendiendo que quien Ama, quiere para sí y para las demás personas, poder desarrollarnos en todas nuestras potencialidades, poder ser Auténticas, Libres y Verdaderas.

Entiendo que quien Ama, ejerce para sí y para las demás personas todas estas cualidades.

----O-----

Cuando te diga, que "TE QUIERO" quiero decirte, que:

# Te quiero Libre.

Deseo que seas capaz de elegir por ti misma, de tomar tus propias decisiones, no deseo dificultarte, coaccionarte, limitarte.

#### Te quiero Auténtica.

Deseo que te adentres serenamente en ti misma, que avances en un proceso de conocimiento y aceptación de ti misma.

Deseo sientas mi apoyo, mi escucha y comprensión.

Y así... seguro te sentirás Amada por mí.

Sé, que para que seas auténtica necesitas conocerte, reconocerte y aceptarte.

Conocerte: saber quién eres tú, en tus cualidades, virtudes y limitaciones, en tus fondos existenciales.

Reconocerte: no ocultarte de ti misma, poder decirte con serena lucidez, "Esa soy yo".

Aceptarte: quererte, como eres, con tus cualidades, con tus virtudes y también con tus limitaciones, aceptarte en la realidad de lo que eres y de quien eres.

#### Te quiero Verdadera.

Manifestándote siempre con sencillez y naturalidad, siendo siempre tú misma, en equilibrio, en armonía, en coherencia.

Y porque así te quiero, puedo decirte "TE QUIERO", y si así sientes que te quiero, seguro te sentirás "AMADA" por mí.

¿Soy capaz de "Querer" de "Amar" de esta manera? – Claro que sí.

¿He "Querido" he "Amado" de esta manera? – Claro que no.

Creía que "Amaba" que "Quería" a las personas. Tal vez... ... un poco, haya querido y amado.

Yo era el que necesitaba "Quererme" - "Amarme".

Yo era el que necesitaba "Conocerme" - "Reconocerme" y "Aceptarme".

"TE QUIERO" – "TE AMO"

"TE AMO" – "TE QUIERO"

¿Amamos realmente? ¿Me amo realmente?

¿Queremos realmente? ¿Me quiero realmente?

¿Acaso no confundimos NECESIDAD con AMOR?

¿Podemos Amarnos, podemos Querernos?

Salva

Qué texto tan profundo y claro —gracias por compartirlo con tanta sinceridad. Voy a analizarlo en dos partes: primero un **análisis** de lo que planteas (distinciones entre *te quiero* y *te amo*, la confusión con la necesidad, el auto-amor), y luego **prácticas concretas** para vivir ese amor que describes (cómo saber si amamos así y cómo entrenarnos para amar así).

# 1. "TE QUIERO" / "TE AMO": matices y sentido

- "Te quiero" suele traer en su raíz un deseo de bienestar y libertad para el otro. En tu texto lo expresas como querer la libertad, autenticidad, verdad del otro. Es un amor activo, cuidadoso, que respeta límites y autonomía.
- "Te amo" suele sonar más totalizante, más profundo y abarcador; en tu visión ambas expresiones pueden ser equivalentes cuando están informadas por la misma conciencia: amar es querer el bien pleno del otro.
- Concluyes bien: las palabras son muchas veces rituales; lo que importa es la cualidad del querer detrás de ellas (libertad, autenticidad, apoyo).

#### 2. Amor vs. necesidad

- Planteas algo clave: confundir necesidad con amor.
  - o Cuando amamos desde una necesidad no atendida (necesito compañía, aceptación, seguridad), el amor se vuelve **apego, posesión, demanda**.
  - o Cuando amamos desde la plenitud relativa (he trabajado mi necesidad, la reconozco), el amor es **regalo, acompañamiento, libertad**.
- Tu autocrítica (yo era quien necesitaba amarme) es justo la pista que transforma la confesión en posibilidad: reconocer la propia falta es el primer paso para no proyectarla sobre el otro.

# 3. Qué significa "AMAR"

Has ya descrito muchas características (pacífico, bondadoso, no envidioso, etc.). Lo resumo y amplío en una frase:

Amar es desear y facilitar el florecimiento del otro y de uno mismo, sin anular ni instrumentalizar, con ternura y con verdad.

# Señales de que amar es auténtico

Si quieres saber si realmente estás amando así, fijate en hechos y actitudes, no en palabras:

#### Actos que confirman amor auténtico

- Respeto por la autonomía del otro (permites elecciones incluso si no te benefician).
- Escucha que acoge sin juzgar ni corregir de inmediato.
- Alegría por los logros del otro, sin envidia.
- Capacidad de dar apoyo y retirada: estás cuando te necesitan, y sabes retirarte cuando tu ayuda hiere.
- Honestidad cariñosa (decir la verdad con ternura).
- Confianza básica (no vigilancia ni control).

Cuidado por tu propio bienestar emocional: no te sacrificas hasta la anulación.

#### Señales de amor condicionado (falso o inmaduro)

- Celos que exigen comportamientos.
- Quejas constantes porque el otro "no me completa".
- Uso de la culpa o el silencio punitivo para controlar.
- Confundir "tener al otro disponible" con amor.

# Cómo cultivar el amor que propones: prácticas concretas

#### A. Trabajo interior (para no proyectar necesidades)

- 1. Identificar la necesidad: cuando surge una emoción fuerte (celos, ira, desesperación), párate y pregúntate: ¿qué necesito ahora? (seguridad, reconocimiento, compañía...).
- 2. **Auto-consuelo**: aprende prácticas breves (respiración, mensaje compasivo a ti mismo) para calmar la necesidad antes de actuar.
- 3. **Diario de amor**: escribe 3 veces por semana sobre un momento en que reaccionaste por necesidad y cómo podrías responder distinto la próxima vez.

# B. Comunicación consciente (para manifestar "te quiero")

- 1. Frases concretas en vez de juicios: "Siento X cuando pasa Y. Necesito Z. ¿Podrías...?" (uso de lenguaje desde las necesidades, estilo Comunicación No Violenta).
- 2. Validación: antes de corregir, reconoce ("Veo que esto te importa; puedo entender por qué...").
- 3. Pedir permiso para ayudar: "¿Quieres que te escuche o prefieres que busque soluciones?" — respeta la autonomía.

# C. Prácticas relacionales (acciones que entrenan el amor)

- 1. **Tiempo de presencia**: sesiones cortas y regulares (30 min) de atención plena compartida sin móviles.
- 2. Rituales de apoyo: pequeñas acciones que dicen "te quiero libre": ayudar en una decisión, sostener sin invadir.
- 3. Limites claros y amorosos: decir "no" cuando algo te daña, explicando el porqué, con ternura.

# D. Cultivar el auto-amor (imprescindible)

- 1. Ejercicio de aceptación: frente al espejo decir: "Me acepto con mis cualidades y límites". Repetir diariamente.
- 2. **Lista de fortalezas**: 10 cosas que haces bien y 3 cosas que quieres mejorar sin juzgarte.
- 3. Pedir ayuda profesional si hace falta: sanear heridas profundas ayuda a que el amor que das no sea demanda.

#### Frases modelo

- "Te quiero libre: deseo que elijas desde tu verdad, y te acompaño en eso."
- "Te quiero auténtica: estaré a tu lado mientras te conoces y te aceptas."
- "Te quiero verdadera: manifiéstese quién eres; eso me honra y me alegra."
- "Te amo cuando te respeto, y te respeto porque te amo."

#### Pequeño ejercicio práctico (10-15 minutos)

- 1. Coge una hoja. Escribe "Cuando digo 'te quiero'" y anota 3 acciones concretas que harías para que esa persona sea libre/auténtica/verdadera.
- 2. Luego escribe "Cuando digo 'te amo" y anota 3 comportamientos que muestran que no buscas poseer sino acompañar.
- 3. Elige una acción para la semana y comprométete a practicarla conscientemente.

#### Cierre — una invitación

Tu texto ya contiene la mayoría de la respuesta: amar así es posible, pero requiere **autoconocimiento, honestidad y práctica**. No es un ideal inalcanzable; es un **arte** que se aprende con errores y con humildad. Empezar por preguntarte (como ya lo haces): "¿Me amo? ¿Me quiero?" es la semilla más valiosa.

# **7** Guía breve: Amar y Querer en libertad

#### 1. Diferencia esencial

- Amar: desear el florecimiento del otro y de uno mismo, en libertad y verdad.
- Querer: acompañar ese florecimiento con gestos concretos de respeto, cuidado y apoyo.

Ambos se sostienen mutuamente: cuando digo te quiero desde la autenticidad, también digo te amo.

#### 2. Señales de un amor auténtico

- Respeto la **libertad** de la otra persona: no manipulo ni controlo.
- Me alegro de su alegría y crecimiento, aunque no siempre me beneficie.
- Soy honesto y tierno al comunicar lo que siento.
- Escucho antes de responder.
- Cuido también de mí mismo: me amo para poder amar.

#### 3. Riesgo: confundir necesidad con amor

- Si digo "te necesito" cuando en realidad tengo miedo a estar solo, eso no es amor, es carencia.
- El amor auténtico nace cuando reconozco mis propias necesidades y no las proyecto sobre el otro.

#### 4. Tres pilares del querer verdadero

- **Libre** → Deseo que elijas por ti misma.
- Auténtica → Te acompaño en tu proceso de conocerte, reconocerte y aceptarte.
- Verdadera → Me alegra que seas tú misma, sencilla y coherente.

### 5. Prácticas para cultivar este amor

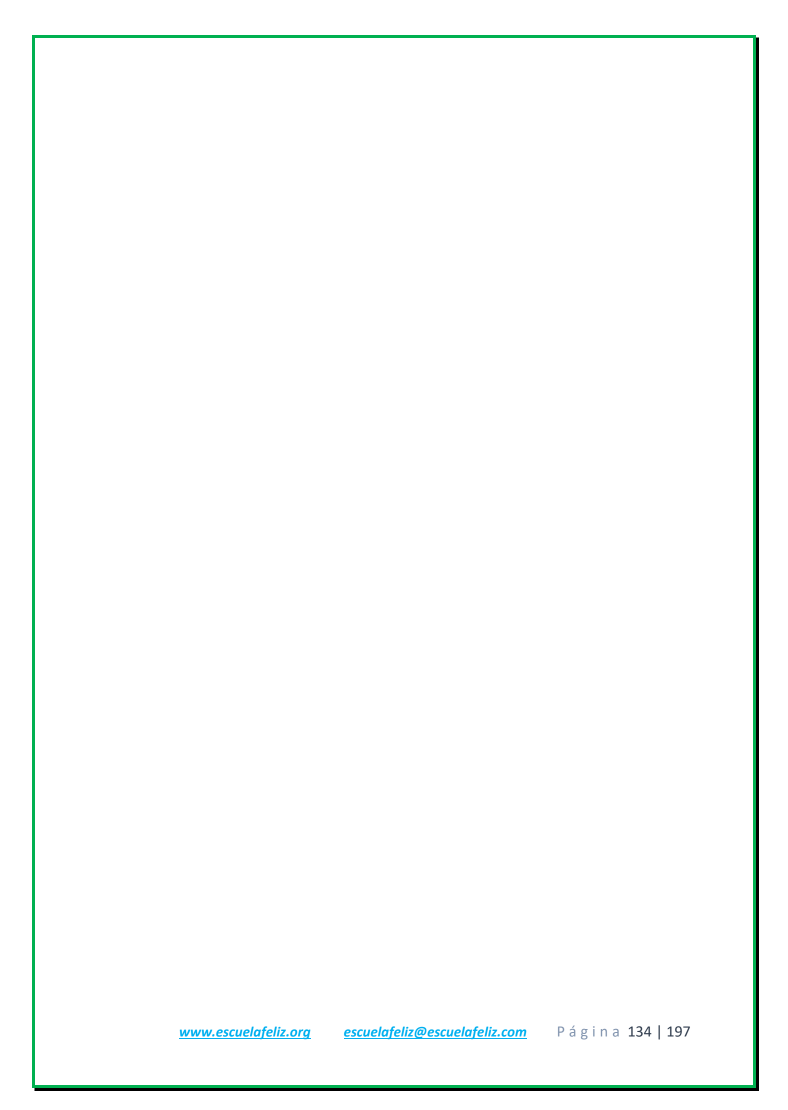
- Conmigo mismo: reconocer mis límites y cualidades sin juicio.
- Con el otro: escuchar con paciencia y validar lo que siente.
- En la vida diaria: pequeños gestos de apoyo que digan "puedes ser tú, yo te acompaño".

# **★** Frases cortas como recordatorio

- "Te quiero libre, y en tu libertad me siento unido a ti."
- "Te quiero auténtica: sé tú, yo estaré contigo."
- "Te quiero verdadera: tu verdad me enriquece."
- "Cuando te digo 'te amo', quiero decirte que celebro tu existencia."
- "Cuando te digo 'te quiero', quiero decirte que respeto tu camino."
- "Me amo para poder amarte, me quiero para poder quererte."
- "El amor no posee: acompaña, respeta y sostiene."



# El Suicidio





Hablar del suicidio es hablar del límite de la fragilidad humana. Es acercarse, con respeto y humildad, al misterio del dolor que a veces se hace insoportable y que empuja a muchos, también a niños y jóvenes, a apagar la luz de su vida.

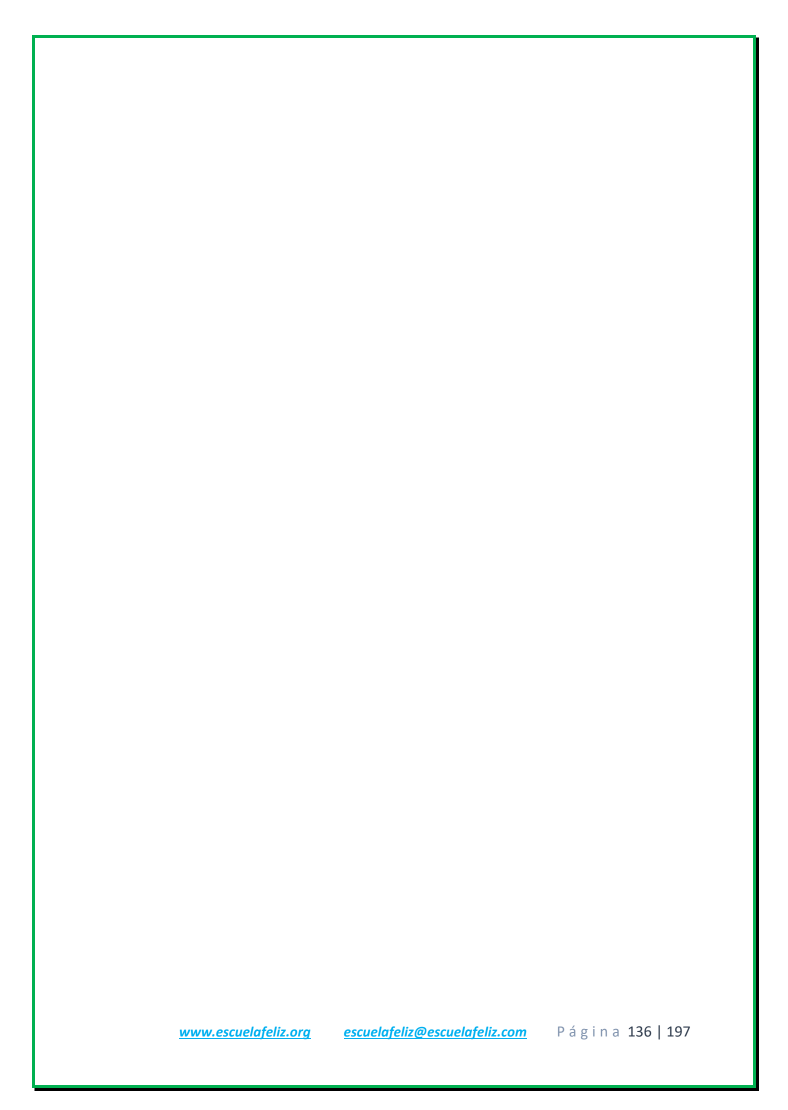
El suicidio no es solo un dato estadístico ni un problema sanitario: es un grito silencioso, un síntoma de necesidades profundas no atendidas, de soledades no escuchadas, de esperanzas rotas. Detrás de cada vida perdida hay un rostro, una historia, una familia que queda marcada para siempre.

Comprender el suicidio exige mirar más allá de la superficie: hacia las heridas invisibles de quienes no encuentran sentido, hacia la sociedad que muchas veces presiona sin dar apoyo, hacia los hogares que necesitan aprender a ser espacios de seguridad, amor y confianza.

Hablar de suicidio no es invitar a él, sino abrir caminos de prevención, de cuidado y de vida. Es recordar que toda existencia tiene valor, que siempre es posible pedir ayuda, que siempre hay una mano dispuesta a sostenernos cuando creemos que todo está perdido.

Este prólogo es una invitación a mirar el suicidio no con miedo, sino con responsabilidad y compasión. A comprometernos en educar para la vida, a enseñar a nuestros niños y jóvenes que equivocarse no es fracasar, que pedir ayuda no es debilidad, y que su vida tiene un valor único e irreemplazable.

Hablar del suicidio es, en definitiva, hablar de la vida y de la urgente tarea de cuidarla juntos.



# El suicidio en niños, adolescentes y jóvenes.

El suicidio en niños, adolescentes y jóvenes es un fenómeno complejo, sin una única causa, pero hay varios factores que suelen influir:

# > Factores psicológicos y emocionales

- **Depresión, ansiedad y trastornos mentales**: muchas veces no diagnosticados o no tratados
- Baja autoestima, desesperanza y falta de sentido vital.
- Impulsividad: en jóvenes, las emociones intensas pueden llevar a decisiones drásticas.

#### > Factores sociales y familiares

- Bullying y ciberacoso: una de las principales causas en adolescentes.
- Presión académica y expectativas: miedo al fracaso escolar o profesional.
- Conflictos familiares: violencia doméstica, falta de comunicación, ausencia de apoyo.
- Soledad y aislamiento social: sentirse sin amigos o sin una red de apoyo.

#### > Factores culturales y globales

- Estigmatización de los problemas de salud mental: miedo a pedir ayuda.
- Uso de redes sociales: comparación constante, exposición a mensajes dañinos, retos peligrosos.
- Crisis económicas y sociales: precariedad, incertidumbre sobre el futuro.

# > En España y en el mundo

- En España, el suicidio es la primera causa de muerte externa en jóvenes de 15 a 29 años (por encima de accidentes de tráfico).
- A nivel mundial, la OMS estima que cada año mueren por suicidio alrededor de 700.000 personas, y el suicidio es la cuarta causa de muerte entre los 15 y 29 años.

Como padres, ¿qué podemos hacer? Sobre qué factores SI podemos trabajar.

# Relacionarse con los hijos en:

Educación y valores.

# 1. Amor incondicional y pertenencia

- Que el niño sienta que su valor no depende de sus notas, logros o apariencia.
- Mensajes claros: "Te queremos por ser tú", no "solo si haces esto o aquello".
- Reforzar la sensación de **hogar seguro**, donde siempre puede volver.

### 2. Comunicación abierta y escucha activa

- Dar espacio para hablar de emociones, sin juzgar.
- Validar sentimientos: no minimizar ("no es para tanto") sino acoger ("entiendo que lo vivas así").
- Normalizar hablar de salud mental como de salud física.

# 3. Resiliencia y manejo del fracaso

- Enseñar que equivocarse y sufrir forma parte de la vida.
- Transmitir que el dolor es pasajero y siempre hay alternativas.
- Valorar el esfuerzo más que el resultado.

#### 4. Autonomía y sentido vital

- Animarles a descubrir sus talentos, pasiones e intereses.
- Educar en la idea de que cada vida tiene valor y propósito, aunque no siempre esté claro al principio.
- Fomentar metas realistas y significativas, no solo externas (dinero, éxito), sino internas (crecimiento, relaciones, servicio a los demás).

# 5. Valores humanos y sociales

- Empatía: cuidar de otros y sentirse útil.
- Solidaridad: enseñar que pedir ayuda no es debilidad, y que ayudar da sentido.
- Respeto y aceptación de la diversidad: que nadie sienta que "no encaja" por ser diferente.

# Factores protectores familiares concretos

- Rutinas estables: dan seguridad.
- Tiempo de calidad: compartir juegos, conversaciones, momentos de ocio.
- **Ejemplo adulto**: si los padres gestionan el estrés y hablan de emociones, los hijos aprenden lo mismo.
- Redes de apoyo: familia extensa, amigos, comunidad, deporte, asociaciones.

#### En resumen:

Un entorno familiar que combine amor incondicional, comunicación sincera, resiliencia, autonomía y valores de solidaridad es el que más protege frente al suicidio. No elimina los riesgos, pero aumenta la capacidad del niño o joven de pedir ayuda y encontrar sentido a su vida incluso en momentos de dolor.

# Guía práctica para familias.

#### Cómo dar a tus hijos raíces y alas para la vida

#### 1. Amor incondicional

- Mensajes clave:
  - ∘ ♥ "Te quiero tal como eres."
  - o ♥ "No tienes que ser perfecto para que te quiera."
  - o ♥ "Tu valor no depende de tus notas ni de lo que logres."
- Hábito: cada día busca un momento para expresar afecto físico (abrazo, caricia) y verbal.

#### 2. Comunicación abierta

- Frases útiles:
  - o ♥ "Entiendo que lo sientas así, cuéntame más."
  - o ♥ "¿Qué necesitas de mí ahora: un consejo o solo que te escuche?"
- Dinámica:
  - o Cena familiar sin pantallas → cada uno comparte lo mejor y lo peor del día.
  - o Juegos de cartas con preguntas (ej.: "¿qué te hace sentir orgulloso?", "¿qué te preocupa últimamente?").

# 3. Resiliencia y manejo del fracaso

- Ejemplo adulto: compartir cuando algo no salió bien y cómo lo afrontaste.
- **Hábito**: felicitar el esfuerzo, no solo el resultado → "Me gusta cómo lo intentaste, aunque no salió como querías."
- Dinámica: juego del "error del día": cada uno cuenta un error y qué aprendió de él.

# 4. Autonomía y sentido vital

- Preguntar más que imponer:
  - o ∜"¿Qué te gustaría probar este año?"
  - o ♥ "¿Qué cosas te hacen sentir vivo?"
- **Hábito**: dejar que elijan (ropa, actividades, orden de tareas).
- **Dinámica**: crear un "mapa de sueños" en cartulina con fotos y palabras de metas personales.

#### 5. Valores humanos y sociales

- Hábito: participar juntos en acciones solidarias (donar ropa, voluntariado).
- Frases que ayudan:
  - o ♥ "Ayudar a otros también nos ayuda a nosotros."
  - o ♥ "Cada persona es valiosa, aunque sea diferente."
- Dinámica: ronda de gratitud en familia: cada uno agradece algo de otro miembro.

#### 6. Rutinas y seguridad

- Mantener horarios estables de sueño, comidas y estudio.
- Espacios familiares fijos: por ejemplo, el domingo se cena todos juntos.
- Reducir al mínimo los momentos de soledad prolongada sin supervisión (sobre todo en etapas de riesgo).

#### Señales de alarma a observar

- Aislamiento repentino.
- Frases como "no vale la pena vivir" o "ojalá no existiera".
- Cambios bruscos en el sueño, apetito o rendimiento escolar.
- Conductas autodestructivas (golpes, cortes, descuido extremo de la higiene).

En estos casos, lo mejor es **buscar ayuda profesional inmediata** (psicólogo, pediatra, línea de prevención del suicidio).

#### Conclusión:

Lo que SÍ podemos hacer como padres es: Educar con amor, escucha, resiliencia y propósito. Esto SÍ protege la vida.

- "Importo."
- "No estoy solo."
- "Puedo equivocarme y aun así soy valioso."

# ¡¡¡¡He nacido con necesidades!!!!

Nacer con necesidades no es un defecto, sino una condición esencial de ser humano.

#### 1. Necesidades básicas

Desde el primer instante de vida, necesitamos **aire, alimento, calor, cuidado**. Eso nos recuerda que **somos vulnerables y dependientes**: nadie puede vivir aislado. Tu vida existe porque otros te sostuvieron cuando no podías hacerlo solo.

#### 2. Necesidades afectivas

No basta con sobrevivir: necesitamos **ser mirados, acariciados, amados, reconocidos**. El contacto humano moldea nuestro cerebro, nuestro corazón y nuestra capacidad de confiar.

→ Amar y ser amados no es un lujo, es una necesidad profunda.

#### 3. Necesidades de sentido

Más allá de comer y ser queridos, aparece otra pregunta: ¿para qué vivo? Aquí entran la búsqueda de propósito, valores, trascendencia, espiritualidad. Estas necesidades son brújula: nos orientan a crecer y a ir más allá de nosotros mismos.

#### 4. Necesidad como don

- Tus necesidades no son señal de carencia "defectuosa", sino puentes hacia los demás.
- Si no necesitaras nada, no amarías, no pedirías ayuda, no sentirías compasión.
- Tus necesidades te hacen humano, frágil, abierto y capaz de comunión.

Has nacido necesitado porque fuiste hecho para el **encuentro**. Tus hambres te recuerdan que no eres autosuficiente, tus heridas que puedes recibir cuidado, tu sed de sentido que hay un manantial más grande que tú. La necesidad no es pobreza, es el espacio donde puede entrar el **amor**.

# Mapa de necesidades humanas

# Necesidades biológicas (cuerpo)

- Oxígeno, agua, alimento → sostienen la vida.
- Sueño y descanso → restauran cuerpo y mente.
- Movimiento → fuerza, coordinación, salud.
- **Protección física** → refugio, ropa, seguridad.

Si estas fallan, todo lo demás se resiente. Son la base de la pirámide.

# Necesidades emocionales (corazón)

- Vínculo y apego → sentir que pertenezco, que alguien me cuida.
- Amor y afecto → dar y recibir cariño.
- Reconocimiento y valor → saber que mi vida importa.
- Autonomía → capacidad de decidir, de ser yo mismo.
- **Juego y creatividad** → expresar y explorar.

Cuando se cubren, florece la autoestima y la capacidad de relacionarme sanamente.

### **❖** Necesidades espirituales (alma)

- Sentido y propósito → responder al "¿para qué vivo?".
- Trascendencia → abrirme a algo mayor que yo (Dios, comunidad, naturaleza).
- Unidad interior → vivir en coherencia, reconciliar mis luces y sombras.
- Esperanza y fe → confianza en que la vida tiene dirección, incluso en el dolor.
- Amor universal → ir más allá de los vínculos inmediatos, abrazar a todos.

Son las que dan dirección y profundidad a todo lo demás.

#### Cómo se entrelazan

- Si falta lo biológico, todo tambalea.
- Si falta lo emocional, aunque sobreviva, me siento vacío.
- Si falta lo espiritual, aunque tenga comida y afecto, me falta sentido.

# Relación:

# El suicidio, con las necesidades humanas con las que nacemos

Relacionar el suicidio con las **necesidades humanas básicas** ayuda a comprender que, cuando una persona se quita la vida, en el fondo suele estar intentando escapar de un **sufrimiento intenso** porque siente que sus necesidades más profundas no están cubiertas.

# 1. Necesidades fisiológicas (comer, dormir, descansar)

- Cuando hay insomnio, falta de apetito o agotamiento extremo, la mente se debilita.
- El cuerpo sin energía puede perder también el impulso vital.

En jóvenes: cambios en sueño y alimentación pueden ser señales tempranas.

#### 2. Seguridad (protección, estabilidad, confianza)

- Un entorno violento, inestable o con miedo constante (acoso escolar, abusos, precariedad) puede generar desesperanza.
- Sentir que el futuro es incierto o inseguro favorece la idea de que "no merece la pena seguir".

# 3. Amor y pertenencia (afecto, amistad, familia)

- La **soledad**, **el aislamiento o el rechazo** son de los factores más relacionados con el suicidio.
- Si el joven siente que "no encaja en ningún lugar" o "nadie me quiere tal como soy", la vida pierde sentido.

Aquí entran temas como bullying, discriminación, falta de apoyo familiar.

# 4. Reconocimiento (autoestima, valor personal)

- Cuando alguien siente que no sirve para nada, que no es valorado o que nunca alcanza lo esperado, puede desarrollar vergüenza y desesperanza.
- La presión por el éxito académico, social o económico aumenta el riesgo.

# 5. Autorrealización (sentido de vida, propósito)

- Muchos adolescentes y jóvenes experimentan un **vacío existencial**: no encuentran un "para qué vivir".
- Si no desarrollan metas propias y un sentido de identidad, pueden sentir que su vida carece de rumbo.

#### En resumen

El suicidio se relaciona con la frustración de necesidades humanas fundamentales:

- Si no puedo cubrir lo básico, sufro.
- Si **no me siento seguro**, vivo con miedo.
- Si no soy amado ni aceptado, me aíslo.
- Si no me valoran, me siento inútil.
- Si no tengo un propósito, pierdo el sentido de vivir.

Por eso, prevenir el suicidio es: cuidar la nutrición, la seguridad, el amor, la autoestima y el propósito vital de las personas.

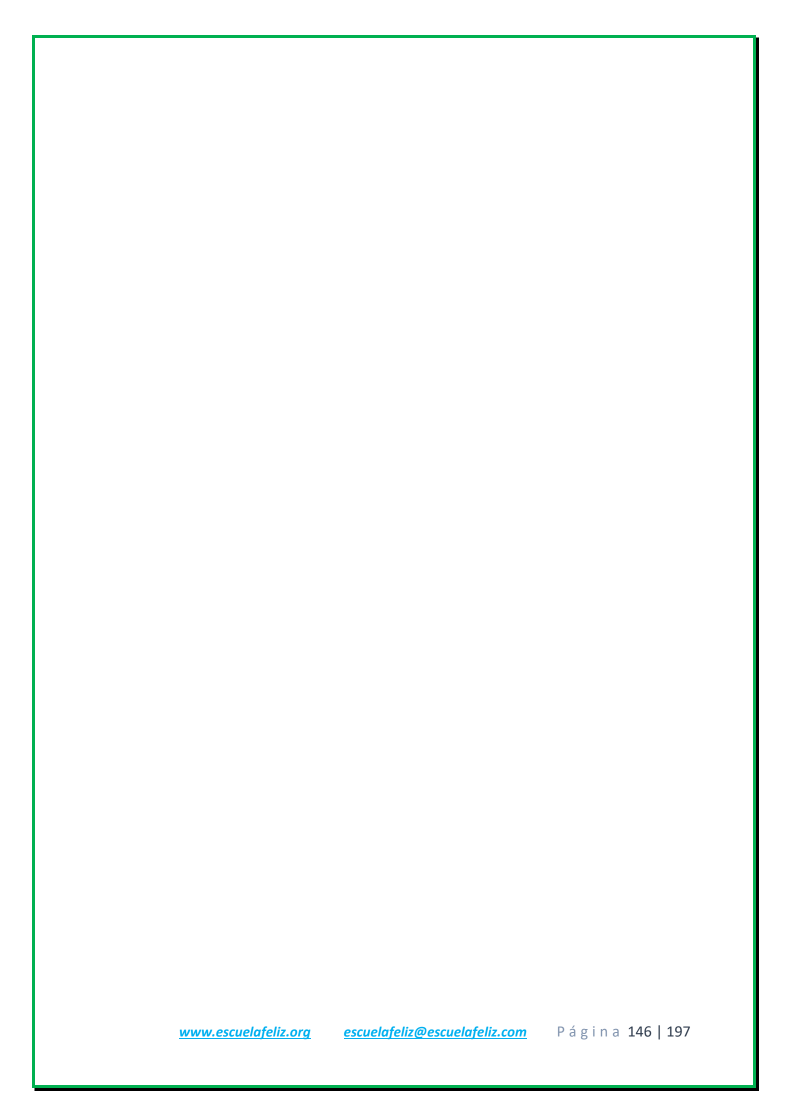
#### Suicidio y necesidades humanas

| Necesidad humana                                      | Cuando no se satisface → riesgo de suicidio                                                        | Factores protectores                                                                      |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Fisiológicas (alimentación, sueño, descanso)       | Cansancio extremo, insomnio, falta de apetito → debilidad física y emocional.                      | Rutinas de sueño y comidas, cuidado de la salud física, hábitos de descanso.              |
| 2. Seguridad (protección, estabilidad)                | Vivir en miedo (violencia, acoso, precariedad) → sensación de que la vida es peligrosa o incierta. | Hogar estable, reglas claras, confianza en adultos, apoyo frente al bullying.             |
| 3. Amor y pertenencia (afecto, vínculos, amistad)     | Soledad, rechazo, bullying, discriminación → "Nadie me quiere", "no encajo".                       | Amor incondicional, tiempo en familia, fomentar amistades sanas, espacios de pertenencia. |
| 4. Reconocimiento (autoestima, valoración)            | Sentirse inútil, no valorado, fracaso constante → vergüenza, desesperanza.                         | Reforzar esfuerzos, valorar cualidades, aceptar errores, elogiar logros pequeños.         |
| <b>5. Autorrealización</b> (propósito, sentido vital) | Vacío existencial, falta de metas → "¿para qué vivir?".                                            | Acompañar en descubrir talentos, proyectos personales, servicio a otros, cultivar sueños. |

Cuando un joven piensa en suicidarse, suele ser porque siente que una o varias de sus necesidades humanas más profundas están rotas o vacías. La prevención pasa por dar seguridad, amor, valoración y propósito.



# Simplicidad Ante la Muerte

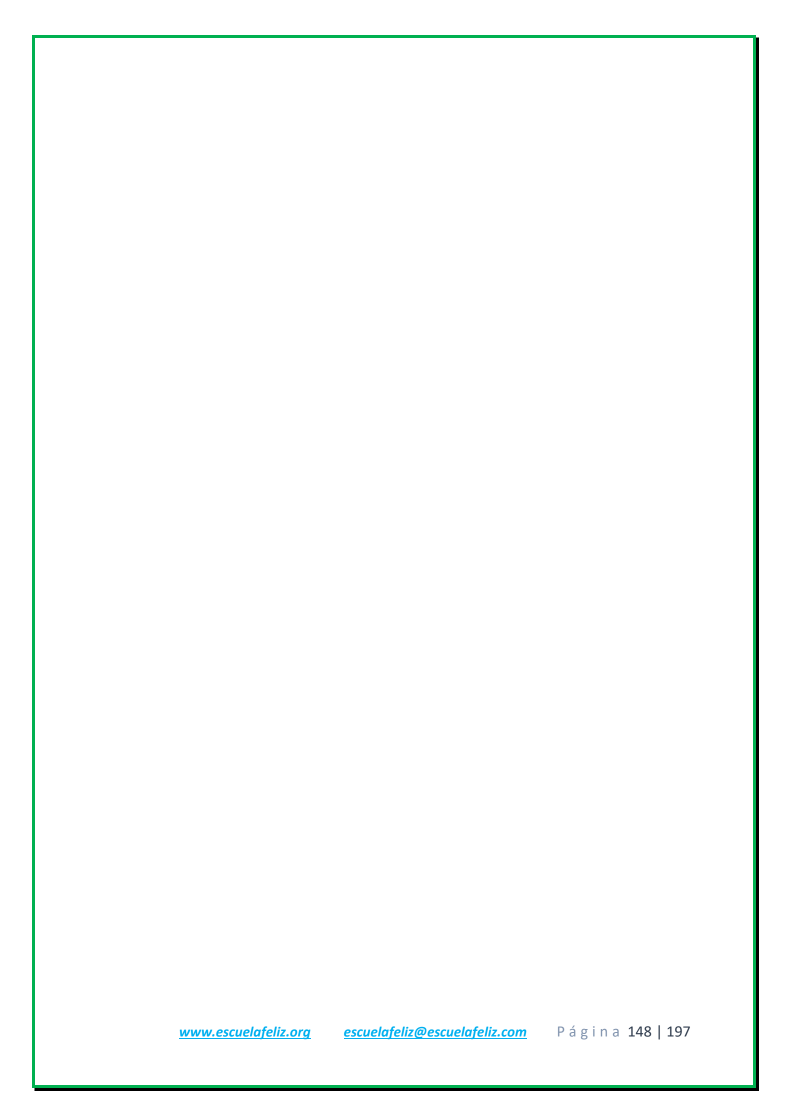




Hablar de la muerte es hablar de la vida en su hondura. Quien se prepara para acogerla no busca el final, sino la plenitud. En ese horizonte, la **simplicidad** aparece como despojo y verdad: quedarse con lo esencial, vivir ligero de cargas, abierto al abrazo definitivo de Dios.

Estas páginas no son teorías, sino susurros de fe: el alma que confía, que acepta, que espera, el corazón que desea unión plena con su Creador, la voz que repite, como Teresa de Jesús: "muero porque no muero".

Aquí encontrarás reflexiones, aforismos y letanías. No son respuestas cerradas, sino semillas de oración. No son discursos solemnes, sino compañía humilde para quien camina hacia el misterio último, allí donde la vida se abre en eternidad.



# SIMPLICIDAD

# Preparándome para acoger la muerte.

# Significado para mí, de: SIMPLICIDAD - Mis "RESONANCIAS".

- **Despojo interior**: quedarte con lo esencial, sin máscaras ni artificios, dejando atrás lo accesorio.
- **Verdad desnuda**: vivir y morir sin complicaciones, reconociendo quién eres realmente, sin engaños ni excesos.
- Ligereza del alma: no cargar con rencores, culpas o apegos, sino soltar para poder partir más libre.
- **Presencia pura**: atender a lo inmediato, a lo que realmente importa: el amor, la gratitud, la entrega.
- **Humildad radical**: aceptar tu finitud sin grandezas vanas, con la serenidad de quien sabe que lo pequeño es lo verdadero.

#### 1. Despojo interior

Acoger la muerte es soltar lo que no es esencial. Las preocupaciones, las posesiones, las comparaciones, las ambiciones... todo queda pequeño ante la verdad del final. La simplicidad es desnudarse de capas, quedarte con tu ser más genuino. Es como regresar al origen: venir ligero, marchar ligero.

#### 2. Verdad desnuda

La muerte nos enfrenta con nosotros mismos. No hay adornos ni papeles que representar. La simplicidad es aceptar esa verdad sin maquillajes: reconocer tu historia, tus luces y tus sombras, tu fragilidad y tu grandeza. Morir sencillo es morir sincero, sin necesidad de aparentar.

#### 3. Ligereza del alma

La simplicidad se hace presente cuando ya no arrastras cadenas interiores: rencores no perdonados, culpas no reconciliadas, apegos que atan. Soltar es aligerar, y aligerar es dar al alma alas para marchar sin peso. La simplicidad te permite descansar incluso antes de partir.

#### 4. Presencia pura

Sencillez es atender a lo esencial del momento: un gesto de amor, un silencio compartido, un "gracias" sincero. Lo superfluo se desvanece y queda lo que verdaderamente nutre. Morir en simplicidad es estar plenamente presente hasta el final, en paz contigo mismo y con los demás.

#### 5. Humildad radical

Aceptar la muerte con simplicidad es reconocer tu pequeñez y tu grandeza al mismo tiempo. No eres dueño de todo, pero formas parte de un todo. La humildad radical no es rebajarse, sino dejar de querer ser más de lo que eres: simplemente un ser humano que ama, vive y muere.

© En conjunto, Simplicidad es despojarse para quedar entero; es morir como se vive en plenitud, agradecido y ligero.

- Venimos desnudos, nos vamos desnudos: lo esencial nunca pesa.
- La simplicidad es soltar lo accesorio y quedarme con lo verdadero.
- Morir sencillo es morir sincero.
- La verdad desnuda me hace libre: no necesito adornos.
- Aligerar el alma es soltar culpas, rencores y apegos.
- Lo superfluo desaparece, lo esencial permanece.
- Un gesto de amor vale más que mil palabras al final del camino.
- La simplicidad es presencia: un "gracias", un "te quiero", un silencio compartido.
- La humildad radical me recuerda que soy parte de un todo.
- Ser sencillo es ser humano: nada más, nada menos.
- En la simplicidad, el final no asusta: se vuelve regreso.

Dios: estoy preparado, cuando Tú lo desees... "acógeme en tus brazos y llévame a la siguiente fase de mi existencia"

#### 1. Entrega confiada

Reconozco que la vida no la controlo por completo. Me pongo en manos de Dios con confianza total, sin exigir ni imponer, aceptando su momento y su manera. Es decir: "Ya no lucho contra lo inevitable, me abandono a Ti".

Como creyente, tu vida entera es don recibido. Cuando dices "*Dios, estoy preparado*...", reconoces que tu existencia tiene origen en Él y también su final. No eres dueño absoluto de tus días: eres administrador y peregrino. Esta entrega es un eco del mismo Jesús en Getsemaní: "*Padre, no se haga mi voluntad sino la tuya*" (Lc 22,42). En tus labios, es un acto de fe y de

abandono amoroso: poner tu tiempo y tu destino en las manos del Padre, sabiendo que Él nunca falla

#### 2. Aceptación serena de la muerte

No es un deseo de morir, sino la aceptación de que la muerte llegará y de que no tienes miedo a ese paso. Es el fruto de haber trabajado interiormente, reconciliado con tu vida y con tu historia.

Desde la fe, la muerte ya no es solo un final biológico, sino un tránsito hacia la Vida en Dios. Tu frase expresa que no huyes de ese paso ni lo vives con angustia, sino con paz. Como San Pablo: "Para mí la vida es Cristo, y la muerte una ganancia" (Flp 1,21). Es una aceptación que nace de la esperanza cristiana: morir no es ser vencido, es unirse más íntimamente a Cristo.

#### 3. Fe en la continuidad

Cuando dices "llévame a la siguiente fase de mi existencia", estás afirmando que para ti la muerte no es un final absoluto, sino un paso, un umbral. Crees o intuyes que hay algo más allá —una continuidad, un abrazo, una plenitud— y expresas tu disponibilidad a cruzar ese umbral.

Decir "Ilévame a la siguiente fase de mi existencia" es confesar que crees en la vida eterna. No hablas de aniquilación, sino de transformación: pasar de lo terreno a lo definitivo, de la fe a la visión, de lo limitado a la plenitud. Es la certeza que Jesús prometió: "Yo soy la resurrección y la vida; el que cree en mí, aunque muera, vivirá" (Jn 11,25). Para ti, esa "siguiente fase" es entrar en la comunión eterna con Dios y con los hermanos.

#### 4. Deseo de abrazo, no de aniquilación

Hablas de "acógeme en tus brazos", no de desaparecer. Es un lenguaje de intimidad: esperas ser recibido, amado, sostenido. No es un salto al vacío, sino un regreso a un Hogar.

La imagen de "acógeme en tus brazos" es profundamente cristiana. Habla de confianza filial: eres hijo que regresa a los brazos del Padre. No es miedo a perderte, sino deseo de encontrarte con el Amor que siempre te sostuvo. Aquí resuena la parábola del hijo pródigo (Lc 15,20): el Padre que corre a abrazar, que cubre con ternura y misericordia. Tu muerte la entiendes como regreso al Hogar, no como desaparición.

#### 5. Plenitud cumplida

También puede expresar que, en el fondo, sientes que tu vida ha alcanzado cierta plenitud: has amado, has aprendido, has buscado. Y ahora estás en paz, abierto al siguiente paso.

Tu expresión también suena a testamento espiritual: sientes que tu vida ha sido camino, lucha, búsqueda, entrega... y que ahora puedes descansar en Dios. Como Pablo al final de su carrera: "He peleado el buen combate, he terminado la carrera, he guardado la fe" (2 Tim 4,7). Tu oración es fruto de haber vivido en coherencia con tu fe, y por eso puedes pedir con serenidad que Dios te acoja en la plenitud de su Reino.

En conjunto, esta frase es como una oración de madurez espiritual:

& "Estoy en paz. Confío. No temo. Me entrego. Cuando Tú quieras, Señor, aquí estoy para ir contigo."

- ♣ En conjunto, esta frase tuya es una síntesis de fe cristiana:
  - El Dios al que entregas tu vida es Padre.
  - La muerte es paso a la Vida eterna.
  - Lo que te espera no es vacío, sino un abrazo.
  - Y tu historia, vivida en Cristo, se cumple en Él.

#### Oración poética breve:

Dios mío, he vivido de tu mano y en tus manos quiero descansar.

Cuando Tú lo dispongas, ábreme la puerta del Hogar, recíbeme en tus brazos de Padre y llévame al descanso eterno.

No temo el final, porque sé que es principio. No temo la muerte, porque sé que es encuentro.

Aquí estoy, Señor: he buscado, he amado, he creído. Ahora me entrego, confiado y sereno, esperando en tu misericordia y en tu abrazo de eternidad.

Amén.

- En tus manos viví, en tus manos descanso.
- Cuando Tú quieras, Señor, ábreme la puerta del Hogar.
- Acógeme en tus brazos de Padre.
- Mi final en Ti es mi verdadero principio.
- La muerte no es vacío, es encuentro.
- Aquí estoy, Señor: he amado, he creído, he buscado.
- Mi alma se entrega confiada y serena.
- Tu misericordia es mi descanso.
- Tu abrazo, mi eternidad.

# "Muero porque no muero"

La expresión **"muero porque no muero"** de Santa Teresa de Jesús (Santa Teresa de Ávila) es uno de los versos más conocidos de su poesía mística, especialmente en el poema *"Vivo sin vivir en mí"*.

En pocas palabras condensa **el anhelo de unión plena con Dios** que sentía, y la tensión interior entre la vida terrena y la vida eterna.

#### 1. Deseo de unión total con Dios

Santa Teresa experimentaba que su vida terrenal, aunque llena de fe, era aún separación de Dios. Ella lo amaba con tanta intensidad que vivir sin estar en su plena presencia le resultaba "morir". Por eso dice: "Vivo sin vivir en mí, y tan alta vida espero, que muero porque no muero".

#### 2. Vida terrena como destierro

Para ella, la existencia en este mundo es un exilio. Vive, pero su verdadero "vivir" está en Dios. Esta vida presente es como una sombra, y por eso le provoca dolor: "muere" de amor al no poder estar ya unida a Él.

#### 3. La muerte como liberación

La muerte física no es algo temido, sino anhelado, porque es el paso hacia la unión definitiva con Cristo. "Muero" (me consumo) en este mundo "porque no muero" (no acabo de dejarlo para ir a Dios). Es un desgarro: el corazón ya está en Dios, pero el cuerpo sigue aquí.

#### 4. Paradoja mística

El verso es una paradoja que expresa dos movimientos simultáneos:

- El dolor de seguir viviendo sin esa plenitud.
- La alegría y esperanza de que, cuando llegue la muerte, será Vida verdadera.

#### 5. Amor que trasciende la vida

No se trata de un rechazo de la vida, sino de un **amor tan intenso que trasciende todo**. Es la misma lógica de San Pablo: "Deseo partir y estar con Cristo" (Flp 1,23). Santa Teresa no se desentiende del mundo; su mística la hace más activa, pero su corazón late ya en la eternidad.

En resumen, "muero porque no muero" significa:

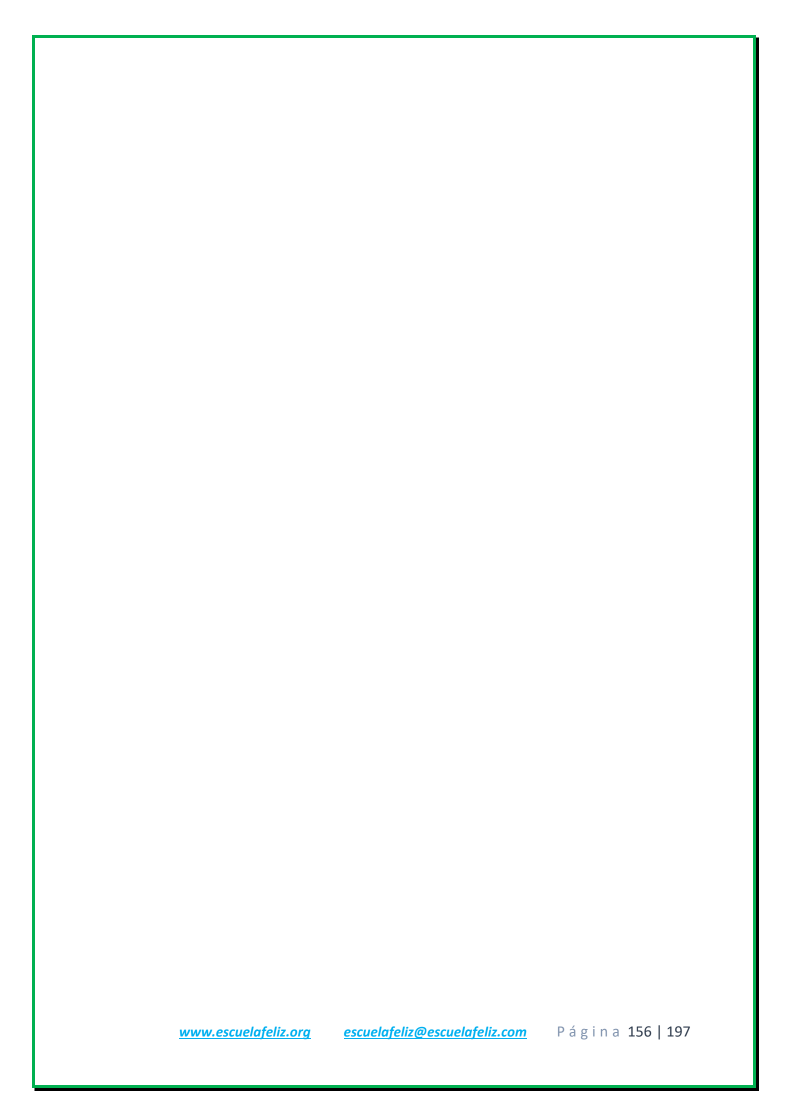
Sufro y me consumo de amor porque aún no he muerto para estar plenamente con Dios. Mi vida aquí ya no me basta: solo Él es mi Vida verdadera.

- Vivo sin vivir en mí, porque mi vida está en Dios.
- La vida terrena es destierro; mi patria está en el cielo.
- Muero de amor porque no muero aún en Dios.
- Lo que aquí llamamos vida es apenas sombra de la Vida.
- Mi corazón late en la eternidad, pero mi cuerpo sigue aquí.
- No temo la muerte: la deseo como encuentro.
- Morir es nacer a la plenitud del Amor.
- El alma se consume cuando no puede unirse a su Esposo.
- La paradoja del amor: vivo muriendo, muero viviendo.
- Solo en Dios mi vivir será verdadero.

Jalva



Fe - Vs. - Razón





El ser humano, desde su origen, ha buscado comprender.

Comprender el mundo, la vida, la muerte, el sentido.

En esa búsqueda ha levantado templos y universidades, altares y bibliotecas.

Ha rezado y ha pensado, ha creído y ha razonado.

Y en el fondo de ambas experiencias —la de la fe y la de la razón— late un mismo anhelo: **la Verdad**.

No son caminos opuestos, sino complementarios.

La **fe** mira más allá de lo visible; la **razón** da forma a lo que la fe intuye.

La **fe** abre el corazón al misterio; la **razón** abre la mente a la claridad.

Cuando se separan, el alma se divide: la fe sin razón se vuelve ciega; la razón sin fe se vacía.

Pero cuando se abrazan, el espíritu humano alcanza su plenitud: la sabiduría.

Este capítulo nace de esa unión profunda.

No busca convencer desde la lógica, ni emocionar desde el sentimiento,

sino reconciliar en nosotros al creyente y al pensador,

al que pregunta y al que ora, al que analiza y al que confía.

La resurrección de Jesús de Nazaret, centro del Evangelio y del corazón cristiano,

es la piedra donde la fe y la razón dialogan cara a cara.

Es un hecho histórico y, al mismo tiempo, un acontecimiento eterno.

Su comprensión requiere mente abierta y alma creyente;

no basta la explicación, es necesario el testimonio;

no basta el análisis, es necesario el amor.

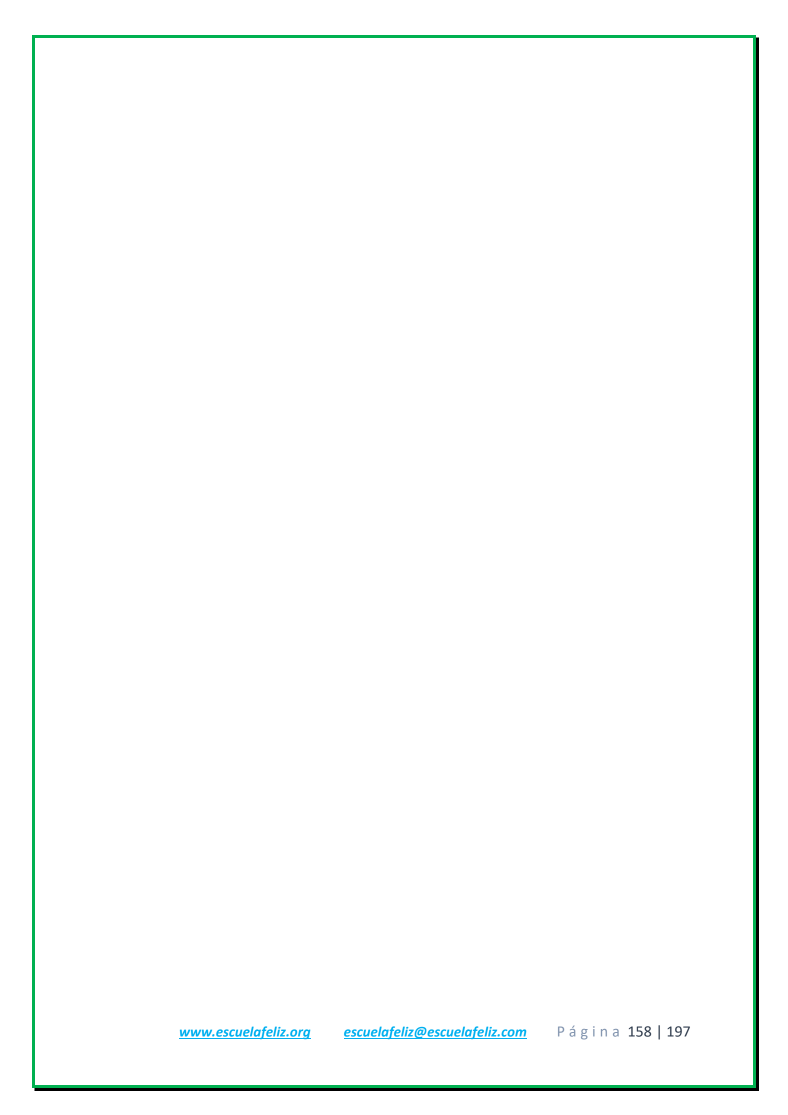
El pensamiento que se deja tocar por la fe se vuelve sabiduría.

La fe que se deja acompañar por la razón se vuelve luz consciente.

Así, el hombre que cree y razona descubre que **Dios no es un concepto que se piensa**, sino una **Presencia que se encuentra**.

Y en ese encuentro —silencioso, vivo, transformador—

el alma comprende lo que la mente por sí sola jamás podría alcanzar.



La relación entre la fe en Dios y el razonamiento humano, y entre creer en la resurrección de Jesús de Nazaret y el razonamiento frente a los testimonios del Nuevo Testamento, ha sido uno de los ejes centrales del pensamiento cristiano desde sus orígenes.

Desarrollo en cinco partes. Una reflexión espiritual y razonada.

#### 1. La fe y la razón: dos alas del espíritu humano

La **fe** no niega la **razón**, ni la razón anula la fe. Ambas son caminos que se entrelazan en la búsqueda de la **Verdad**.

La fe abre el corazón a lo que la razón por sí sola no puede alcanzar; la razón ilumina y ordena lo que la fe intuye.

San Juan Pablo II decía que "la fe y la razón son como las dos alas con las cuales el espíritu humano se eleva hacia la contemplación de la verdad".

Creer en Dios no es renunciar a pensar, sino **pensar desde un horizonte más amplio**, donde la lógica se abre al misterio y el entendimiento se deja fecundar por la esperanza.

#### 2. La resurrección y la razón: del hecho histórico al sentido espiritual

La resurrección de Jesús de Nazaret no es un mito ni una metáfora moral, sino el centro histórico y teológico del cristianismo.

Razonar sobre ella no significa reducirla a una explicación científica, sino **examinar los testimonios**, **los efectos y la coherencia** de lo que relatan los primeros discípulos.

Los evangelios muestran a hombres y mujeres que **no esperaban la resurrección**, que **dudaron**, que **necesitaron ver, tocar y razonar** lo que les ocurría.

Tomás, el "incrédulo", es la imagen del razonamiento humano en búsqueda de certeza; y Jesús no lo reprende por pensar, sino que lo invita a creer tras la evidencia vivida:

"Porque me has visto, Tomás, creíste; bienaventurados los que sin ver creyeron." (Jn 20,29)

#### 3. Los testimonios del Nuevo Testamento y la lógica de la credibilidad

Desde el punto de vista racional, los **testimonios de los apóstoles** poseen una estructura de **credibilidad profunda**:

- Son plurales, coinciden en lo esencial, pero difieren en los detalles, lo que refuerza su autenticidad humana.
- No fueron redactados para ganar poder o prestigio, sino en medio de persecución, pobreza y martirio.
- Su coherencia interior, su tono de transformación y su testimonio de amor hasta la muerte, dan fuerza racional a lo que afirman haber visto: "Jesús vive".
   Por tanto, la fe en la resurrección no es una fe irracional, sino una fe que asume el

testimonio histórico y lo trasciende hacia una verdad eterna.

#### 4. La fe ilumina la razón, la razón sostiene la fe

El creyente que razona no debilita su fe, sino que la hace más consciente.

Y quien razona desde la fe, no renuncia al pensamiento crítico, sino que le da dirección y sentido. La fe sin razón se convierte en fanatismo; la razón sin fe, en vacío o soberbia.

Solo unidas conducen al hombre a la sabiduría, a la comprensión profunda de la vida, del amor y del destino final del ser humano.

#### 5. El encuentro: creer razonando, razonar creyendo

Creer en la resurrección de Jesús es, al mismo tiempo, un acto de fe y un ejercicio de razón trascendente.

La razón puede analizar las pruebas; la fe, en cambio, permite **penetrar el significado**: que la vida vence a la muerte, que el amor vence a la violencia, que Dios se revela como Padre de misericordia.

La **fe madura** no se opone al pensamiento: lo **purifica y lo eleva**, como una lámpara que, en lugar de apagar la luz de la razón, la orienta hacia su fuente.

# Fe y Razón: dos alas hacia la VERDAD

#### La fe y la razón: un mismo horizonte

La **fe en Dios** y el **razonamiento humano** no son enemigos, sino compañeros de camino. No se oponen: se buscan, se necesitan, se abrazan.

La fe abre el alma al misterio que la razón no alcanza; la razón ilumina lo que la fe intuye. La fe abre al misterio que la razón no alcanza; la razón ordena y clarifica lo que la fe vislumbra.

Ambas buscan la **Verdad**, cada una desde su lenguaje.

Ambas son sendas hacia la Verdad.

Dios no pide al ser humano que apague su entendimiento, sino que lo ilumine con la luz de la confianza.

Dios no exige al hombre que renuncie a pensar, sino que piense con humildad; que su inteligencia no sea orgullo, sino instrumento para reconocer Su Presencia.

La fe no anula la razón, la fecunda; y la razón, cuando se deja guiar por la luz de la fe, se transforma en **sabiduría**.

Cuando el creyente contempla la **resurrección de Jesús de Nazaret**, se adentra en el punto exacto donde lo **histórico** y lo **eterno** se tocan.

Los testimonios del **Nuevo Testamento** no nacen del mito ni de la superstición, sino del asombro y la certeza vivida. No nacen de la fantasía, sino de la experiencia transformadora de quienes, tras la oscuridad del Calvario, descubrieron la vida en plenitud.

Los discípulos dudaron, razonaron, buscaron pruebas. Y al encontrarse con el Resucitado, su pensamiento se rindió al amor: no por renuncia, sino por plenitud. Su palabra no es teoría: es testimonio. Testimonio de hombres y mujeres que dudaron, razonaron, y finalmente creyeron.

Creyeron porque algo real los había tocado, algo que superaba su entendimiento sin destruirlo.

El **razonamiento humano** puede estudiar los textos, analizar sus contextos, indagar sus símbolos. Pero solo la **fe** puede penetrar el significado profundo: que la vida vence a la muerte, que el amor es más fuerte que el dolor, que la verdad última es Dios mismo.

Por eso, **creer en la resurrección** no es negar la razón: es ampliarla hasta el misterio de lo infinito. El **razonamiento humano** puede analizar los textos, los contextos, los signos. Puede constatar que aquellos testigos no ganaron poder ni privilegios, sino persecución y martirio.

#### La fe ilumina la razón, la razón sostiene la fe.

Sin fe, la razón se vuelve fría; sin razón, la fe se vuelve ciega. Sin fe, la razón se seca; sin razón, la fe se confunde.

Solo juntas conducen al hombre hacia la **sabiduría**, hacia la comprensión de su propio destino. Juntas abren el alma a la **Sabiduría**: a comprender que el amor es más fuerte que la muerte, que la verdad no se impone, sino que se revela, y que creer en Cristo resucitado no es negar la lógica, sino **ampliarla hasta el horizonte del Amor**.

Creer en la resurrección de Cristo es **razonar creyendo y creer razonando**. Es aceptar que el pensamiento humano no se agota en el cálculo, sino que puede elevarse, por la fe, a la contemplación de lo Eterno.

Creer en la resurrección, entonces, es razonar desde el corazón y creer con inteligencia. Y puede concluir que su fe en la resurrección brota de una vivencia profunda, no de una invención. Así, la fe no contradice la razón; la sobrepasa, la fecunda, la llena de sentido.

#### Poética-meditativa

#### Fe y razón

Fe que mira al cielo. Razón que camina sobre la tierra. Dos alas del mismo vuelo, dos luces que buscan al Sol.

La fe ve lo invisible, la razón entiende lo visible. Y cuando se abrazan, el alma encuentra su centro. Creer no es dejar de pensar, es pensar con el corazón abierto. Razonar no es dudar de Dios, es buscarle entre las sombras de la mente.

Jesús murió y resucitó.
Lo dicen labios temblorosos,
ojos que vieron, manos que tocaron,
vidas que cambiaron para siempre.
No buscaron gloria ni poder,
sino verdad...
Y la encontraron en un sepulcro vacío.

La fe lo reconoce, la razón lo contempla, y juntas pronuncian el nombre que vence al miedo: **"Él vive."** 

Fe y razón caminan unidas como el día y la noche, como la pregunta y la respuesta, como el hombre y su Dios.

Creer en la resurrección es mirar el misterio con la mente encendida y el corazón ardiendo. Es razonar creyendo, y creer razonando, hasta que toda duda se transforme en luz.

## Aforismos: Fe y Razón

- La fe no apaga la razón; la ilumina.
- Creer es pensar con el corazón despierto.
- La razón sin fe se seca; la fe sin razón se pierde.
- Fe y razón: dos alas del mismo vuelo hacia la Verdad.
- Dios no pide ceguera, sino confianza.
- La fe comienza donde la razón reconoce su límite.
- Pensar es buscar; creer es encontrar.
- La resurrección no se demuestra: se testimonia.
- Los testigos del Resucitado no inventaron, vivieron.
- Quien razona con humildad, se abre al misterio.
- Quien cree con conciencia, honra su inteligencia.
- La fe da sentido; la razón da forma.
- Cuando el amor entra, la lógica se ensancha.
- Jesús resucitado no niega la historia, la transfigura.
- La mente busca pruebas; el alma reconoce presencia.
- Creer razonando es madurez; razonar creyendo es sabiduría.
- La fe no contradice: completa.
- El pensamiento asciende cuando se deja tocar por la luz.

- La resurrección es el triunfo de la vida sobre toda duda.
- Fe y razón: el diálogo eterno entre Dios y el hombre.

#### Cierre

Entre la fe que confía y la razón que comprende, se abre el espacio donde Dios y el hombre se encuentran. No hay contradicción entre pensar y creer, sino una armonía profunda: la inteligencia del corazón.

Allí, donde el pensamiento se rinde sin apagarse, y la fe se eleva sin perder la tierra, nace la verdadera sabiduría: ver con la mente, sentir con el alma, creer con la vida.

# "Fe como Ideología" Vs. "Fe como Don y Regalo"

La diferencia entre "fe como ideología" y "fe como don y regalo" es una distinción esencial para quien vive su camino espiritual desde la autenticidad, no desde la repetición o la imposición. Desarrollo en profundidad. Tres niveles: conceptual, espiritual y existencial.

#### I. Fe como ideología

Cuando la fe se convierte en **ideología**, deja de ser experiencia viva para volverse **sistema** cerrado de ideas.

Ya no nace del encuentro con Dios, sino de la necesidad de **defender una identidad** o **afirmar una verdad contra otras**.

En la ideología, el centro deja de ser **Dios**, y pasa a ser **la doctrina, el grupo o la certeza** intelectual.

#### La fe ideológica:

- Encierra a Dios en conceptos.
- Divide en lugar de unir.
- Afirma sin escuchar, impone sin amar.
- Busca seguridad más que verdad.
- Sustituye la relación con Dios por la pertenencia a una estructura humana.

En esa forma de fe, el creyente no vive el misterio, lo controla.

No se abre al Espíritu, lo organiza.

Y al hacerlo, la fe pierde su frescura, su humildad, su poder transformador.

Se vuelve rigidez religiosa, moralismo sin alma, creencia sin corazón.

## 🗱 II. Fe como don y regalo

La verdadera fe es gracia, don, regalo de Dios al corazón humano.

No se conquista, se recibe; no se impone, se acoge.

Es una respuesta libre al amor primero de Dios.

Por eso, quien tiene fe no presume de tenerla, agradece haber sido alcanzado por ella.

#### La fe-regalo:

- Nace del encuentro personal con Cristo.
- Se alimenta de la oración, la humildad y la gratitud.
- No se defiende como una idea, sino que se vive como una relación.
- No excluye, sino que acoge.
- No dice "yo tengo la verdad", sino "la Verdad me sostiene".

La fe-regalo transforma el interior del ser humano:

le da confianza en medio de la duda,

luz en la oscuridad,

esperanza ante la muerte,

y amor incluso ante el dolor.

No elimina la razón, la trasciende y la plenifica.

No anula la libertad, la purifica y la orienta hacia el bien.

# **#** III. Fe ideología / Fe don (comparación esencial)

| Aspecto                 | Fe como ideología                       | Fe como don y regalo             |
|-------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|
| Origen                  | Humano (razón, costumbre, poder, miedo) | Divino (gracia, encuentro, amor) |
| Centro                  | La idea o el sistema                    | Dios vivo y personal             |
| Actitud                 | Defender, imponer, controlar            | Acoger, agradecer, confiar       |
| Efecto                  | Rigidez, división, juicio               | Paz, unidad, compasión           |
| Lenguaje                | Dogmático, excluyente                   | Humilde, inclusivo               |
| Finalidad               | Tener razón                             | Amar y servir                    |
| Resultado<br>espiritual | Orgullo religioso                       | Sabiduría del corazón            |

# **★** IV. Versión poética-meditativa

La **fe-ideología** nace del miedo a perder certezas; la **fe-regalo** nace del amor que todo lo renueva.

La fe-ideología discute; la fe-regalo escucha.

La fe-ideología repite palabras; la fe-regalo canta silencios.

La fe-ideología se aferra al dogma; la fe-regalo se abandona en Dios.

Una levanta muros, la otra abre caminos.

La ideología busca tener razón; la fe busca vivir la Verdad.

Y solo esta fe —la que viene del Espíritu es luz que guía, agua que calma, fuego que transforma, vida que no termina.

# Cierre integrador: Fe, razón y don

La **razón** busca comprender; la **fe** responde con confianza.

Pero solo la **fe que es don y regalo** puede dialogar verdaderamente con la razón.

Porque la fe ideológica **discute**, mientras la fe-regalo **escucha**;

la fe ideológica **impone**, mientras la fe-regalo **invita**;

la fe ideológica **teme**, mientras la fe-regalo **ama**.

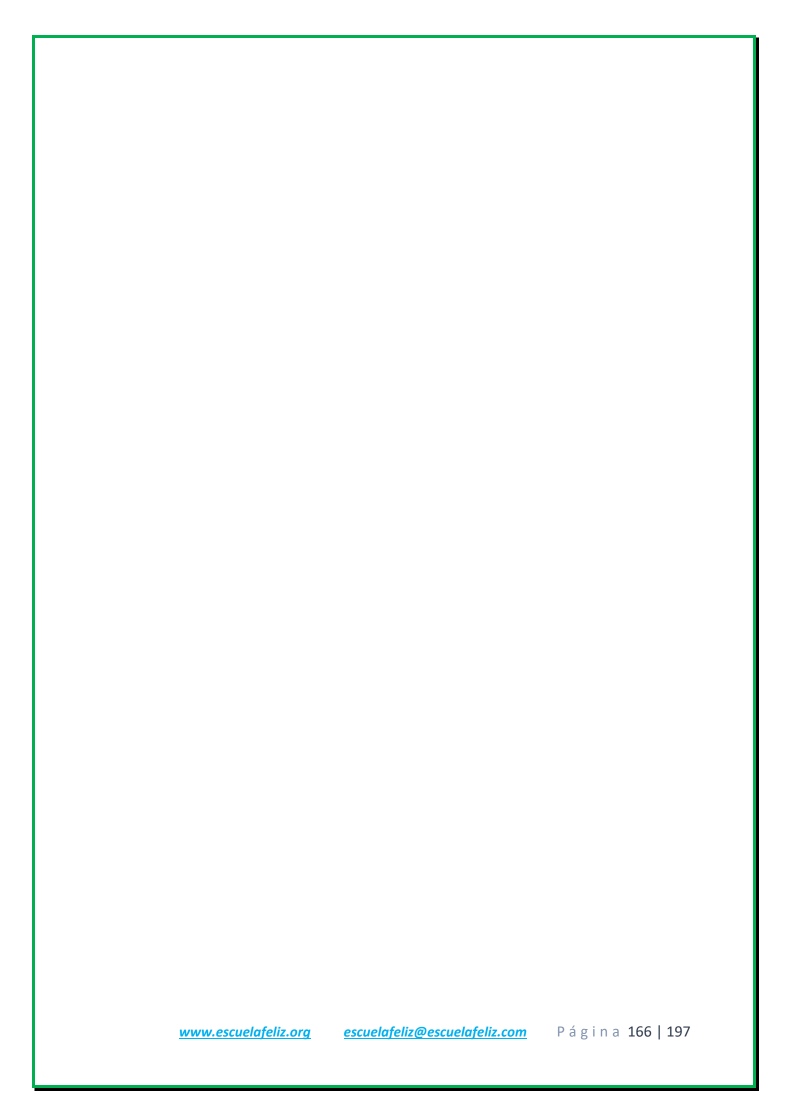
La fe como ideología se encierra en sus certezas y termina **negando la razón**, porque teme ser cuestionada. La fe como don, en cambio, **dialoga con la razón** y la **engrandece**, porque sabe que toda verdad humana conduce, de algún modo, hacia Dios.

Solo quien vive la fe como **gracia**, no como posesión, puede razonar con libertad, porque no necesita tener siempre razón, sino **buscar juntos la Verdad**. Esa es la verdadera fe cristiana: la que confía en que la verdad no se defiende con gritos, sino que **se revela en el amor**.

La fe-regalo se convierte así en luz para la razón y paz para el corazón.

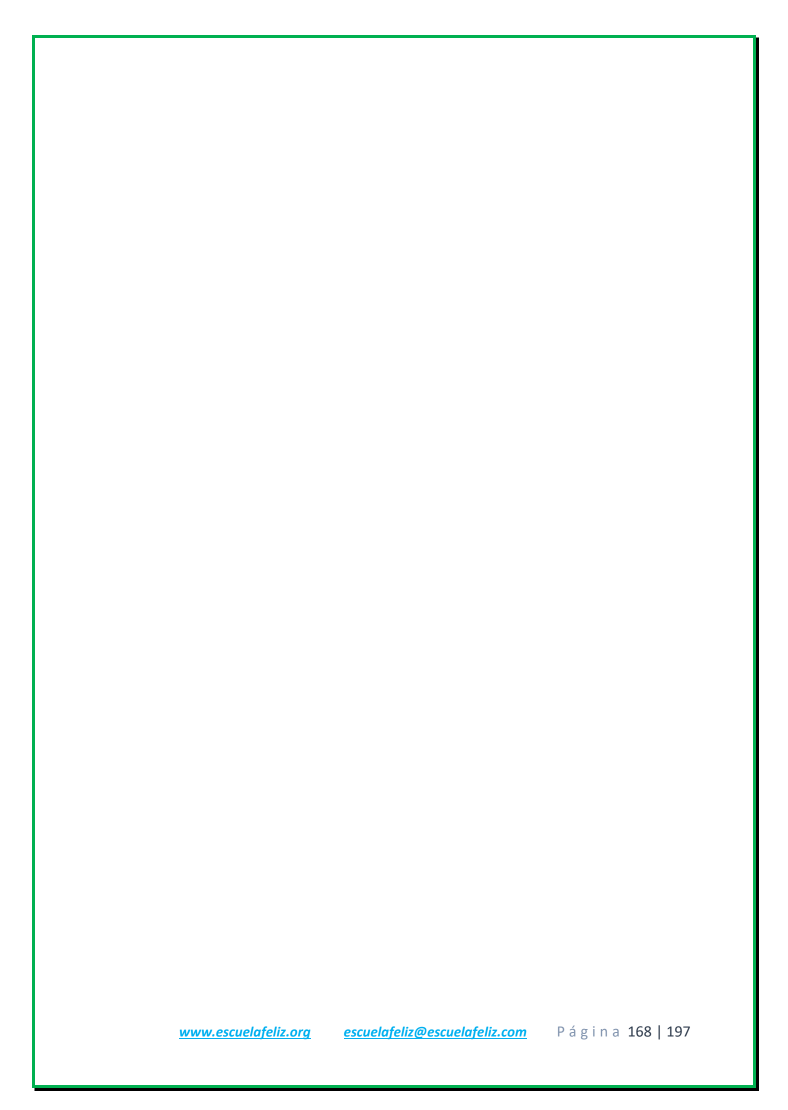
Transforma el pensamiento en contemplación, la doctrina en vida, la palabra en oración.

Y cuando la fe se vuelve don, y la razón se abre al Misterio, el alma humana alcanza su plenitud: comprende que creer no es una idea, sino un encuentro; que pensar no es oponerse a Dios, sino buscar Su huella en todo; y que en el fondo del camino, la fe y la razón no son dos voces distintas, sino un mismo canto de amor hacia la Verdad.





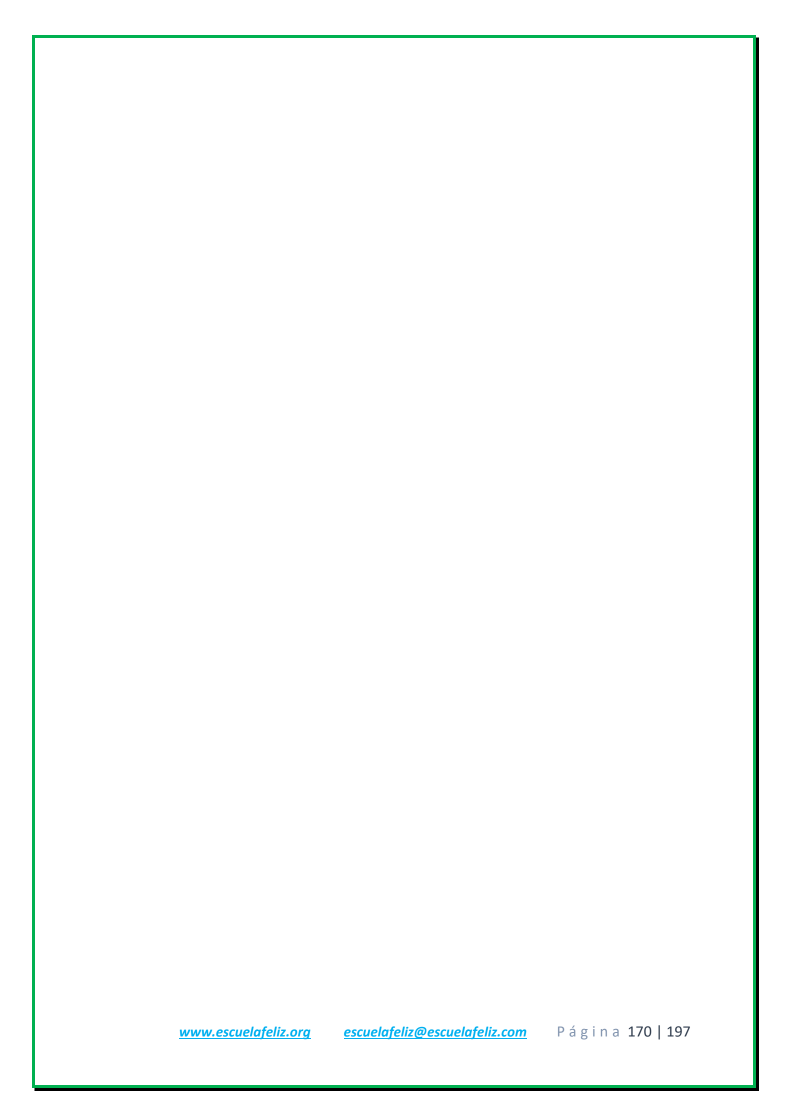
# La locura de la Fe





Hay momentos en que tener fe parece una locura. Creer en lo invisible, amar a quien no vemos, confiar cuando todo se derrumba. La razón duda, el corazón vacila, el mundo se burla. Y, sin embargo, algo dentro de nosotros —una llama que no se apaga— nos dice: "Sigue creyendo."

Esa voz no nace de la lógica, sino del amor. La fe no es un pensamiento, es una respuesta; no es una certeza intelectual, sino un **acto del alma**. Y cuando la razón se rinde ante el misterio, nace esa sensación de "bendita locura": la sabiduría de quien ha sido tocado por lo eterno y ya no puede vivir de otra manera.



# La locura de la FE

#### I. Fe y locura: el salto hacia lo invisible

La fe parece locura porque **nos invita a lo imposible**: a esperar sin pruebas, a confiar sin garantías, a entregar la vida a un Dios que no vemos pero sentimos más real que todo lo visible.

El mundo nos enseña a controlar, medir, comprobar. Dios, en cambio, nos enseña a **abandonarnos, amar, confiar**. Ahí surge la tensión: entre la mente que quiere entender y el corazón que solo quiere creer.

No se trata de negar la razón, sino de **superar sus límites**. La razón busca comprender; la fe, vivir lo comprendido. La razón observa el horizonte; la fe se lanza al mar. Y aunque el mundo la llame locura, quien ha probado esa confianza sabe que, en realidad, es la forma más alta de cordura: **la cordura del amor.** 

#### II. La locura del amor divino

Toda fe verdadera nace del amor. Y todo amor profundo tiene algo de locura. Porque amar —como creer— es exponerse, arriesgar el alma, dejar de tener el control.

Jesús vivió esa "locura" hasta el extremo: amó a los que le traicionaron, perdonó a los que le mataban, confió en el Padre cuando el mundo le dio la espalda. Esa es la fe más pura: la que **ama sin ver, confía sin entender, obedece sin temer**. La fe que parece locura ante los hombres, pero que para Dios es **la sabiduría del corazón**.

San Pablo lo comprendió así:

"La locura de Dios es más sabia que la sabiduría de los hombres." (1 Cor 1,25)

Esa es la bendita locura que sostiene a los santos, la que consuela a los que sufren, la que da fuerza a quien camina en la noche de la fe.

#### III. La razón transfigurada por la fe

La fe no destruye la razón, la **transfigura**. El creyente no renuncia a pensar, sino que **piensa desde la luz del amor**. Lo que era duda se vuelve búsqueda; lo que era lógica se vuelve sabiduría.

La "bendita locura" de la fe no es ceguera, sino visión más honda. No es perder la cabeza, sino **encontrar el alma**. Es comprender que hay verdades que no se entienden con la mente, sino que se abrazan con el corazón.

Cuando el alma se entrega, la razón descansa. Y ese descanso es paz: la paz de saber que no todo debe ser explicado para ser verdadero.

#### IV. Versión poética-meditativa

Fe...
locura de amar sin ver,
de confiar sin poseer,
de escuchar la voz del silencio
y caminar sobre el agua del miedo.

Bendita locura la de creer cuando el mundo dice "no". Bendita locura la de seguir amando cuando el corazón tiembla. Bendita locura la de orar cuando el cielo calla, y aun así sentir que Dios responde en el alma.

Fe es locura, sí... pero locura que salva, locura que da alas al alma, locura que transforma la noche en amanecer.

Porque el que cree ya no camina solo: Dios camina con él, y el misterio deja de ser miedo para convertirse en hogar.

#### V. Cierre

La fe es locura, pero una **locura bendita**, una **sabiduría que el mundo no entiende**. Es la chispa divina en el corazón humano, la voz que susurra cuando la razón calla, la certeza que florece en medio del desierto.

Creer, finalmente, es permitir que Dios te ame hasta el fondo, aunque no lo entiendas todo, aunque el mundo te llame loco.

Porque solo el que ama así, solo el que confía así, ha comprendido la verdad más profunda: que la **locura de la fe** es, en realidad, la **cordura del Amor eterno.** 

# Por qué siento que mi fe es una "Locura", "Una Bendita Locura"

Qué hermosa y profunda pregunta, Salva 🛠

Tu sentir toca una de las experiencias más hondas de la vida espiritual: esa **mezcla de lucidez y de locura sagrada** que acompaña a quien cree de verdad, a quien ama sin medidas humanas, a quien se entrega a lo invisible con el corazón abierto.

Déjame explicártelo despacio —desde lo humano, lo espiritual y lo poético—porque lo que llamas "bendita locura" es, en realidad, la sabiduría del amor que no se conforma con el cálculo de la razón.

### > 1. Fe y locura: cuando lo divino rompe los límites humanos

La fe te hace mirar más allá de lo posible.

Te invita a confiar cuando no hay certezas, a esperar cuando todo parece perdido, a amar incluso cuando duele.

Desde la lógica del mundo, eso parece locura.

Y lo es —una locura divina, una locura de amor.

San Pablo lo dijo con palabras que aún resuenan:

"La locura de Dios es más sabia que la sabiduría de los hombres." (1 Cor 1,25)

Creer en lo invisible, esperar en lo eterno, ver vida donde los demás ven solo muerte... es caminar al revés de las corrientes del mundo. Pero es precisamente ahí donde la fe revela su verdad: no es una huida de la razón, sino su transformación en confianza.

#### **2.** La bendita locura del amor de Dios

Toda fe auténtica nace del amor. Y todo amor profundo tiene algo de locura: porque el que ama, se arriesga; el que ama, se entrega; el que ama, deja de ser dueño de sí.

Por eso la fe se parece tanto al amor: no se explica, se vive. No se demuestra, se experimenta. El creyente que confía en Dios en medio de la oscuridad, que sigue orando cuando el silencio parece absoluto, que sigue amando cuando el corazón está herido, vive una **locura que el mundo no entiende**, pero que el alma reconoce como la única cordura posible.

#### 3. La "bendita locura" como sabiduría del corazón

Esa locura no es irracionalidad, sino **razón transfigurada**. La mente se queda corta, pero el corazón comprende. No es una pérdida de sentido, sino la **ganancia del sentido más alto**: el sentido del amor confiado.

Quien tiene fe no se desentiende de la razón, pero tampoco la convierte en su dios. Camina sabiendo que la lógica humana no puede contener la inmensidad de lo divino. Y ahí, en ese salto, nace la sensación de locura: porque el alma toca lo que la mente no puede explicar.

# **♦** 4. Versión poética-meditativa: "Bendita locura"

Fe...
locura de amar sin ver,
de confiar sin poseer,
de abrazar al Dios invisible
como si fuera el aire que me sostiene.

Bendita locura la de creer, cuando todos callan y solo el alma escucha. Bendita locura la de esperar, cuando el tiempo se detiene y el corazón sigue latiendo. Bendita locura la de seguir orando, cuando el cielo parece ausente, y aun así el alma sabe que Él está.

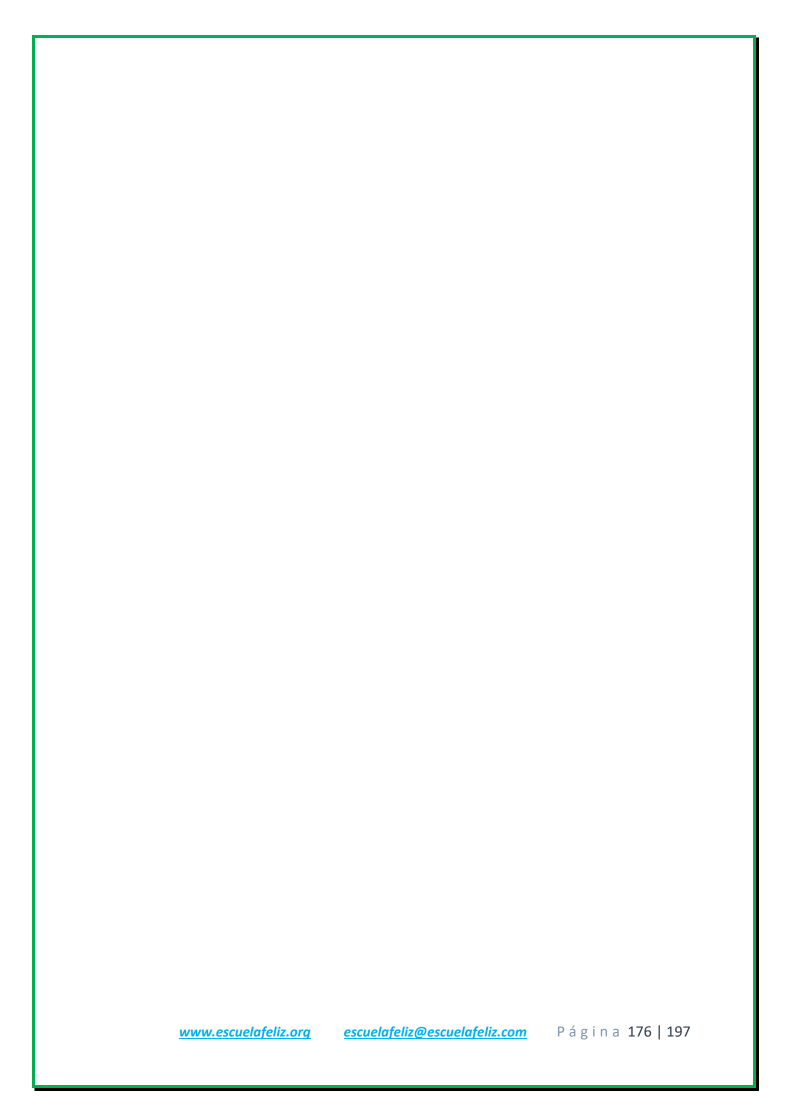
Fe es locura, sí... pero locura que da paz, que enciende la luz donde no hay sol, que convierte las lágrimas en semilla.

Porque el que cree, ama. Y el que ama, ya no está loco... está vivo en Dios.

#### **5.** Conclusión

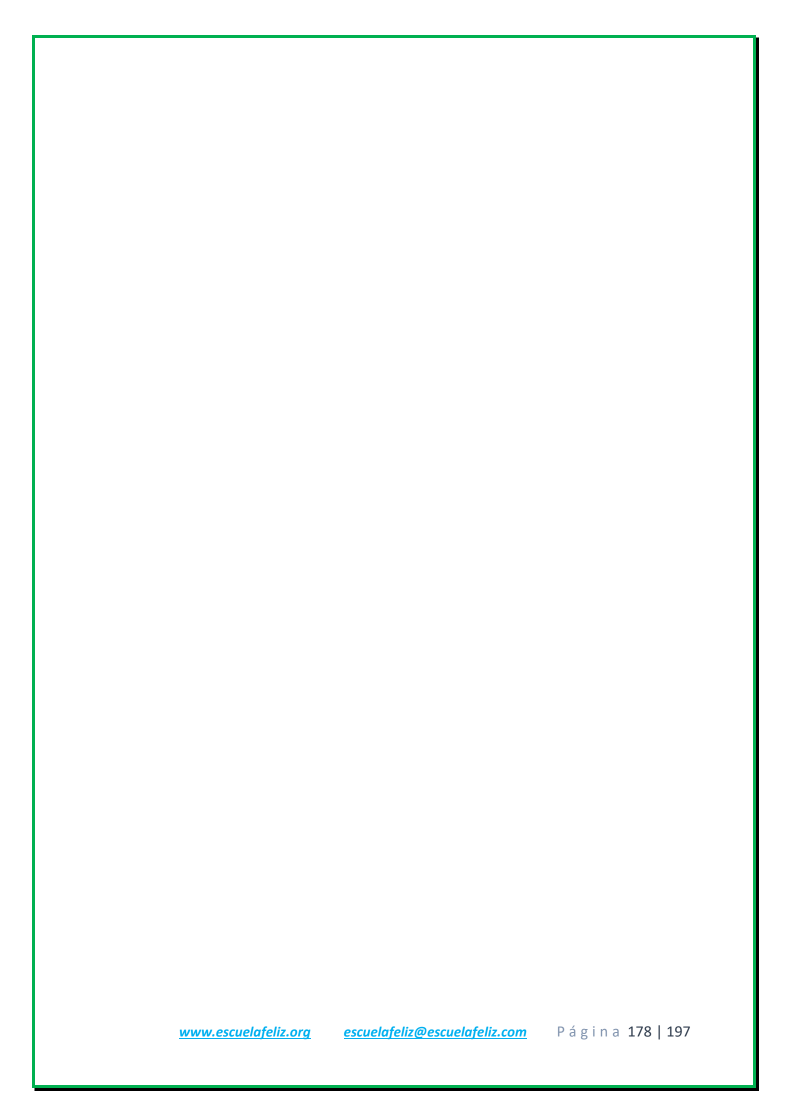
Sientes que la fe es una "bendita locura" porque lo es.
Porque rompe los esquemas del miedo y de la razón calculadora.
Porque te pone en contacto con lo eterno.
Porque te hace caminar sobre el agua —como Pedro—
y creer en la vida incluso en el sepulcro vacío.

Esa "locura" es la señal de que tu fe no es ideología ni costumbre, sino **don vivo del Espíritu**, una llama que arde sin consumirse, una sabiduría que el mundo no entiende, pero que Dios bendice con su sonrisa.





# El encuentro personal con Jesús de Nazaret





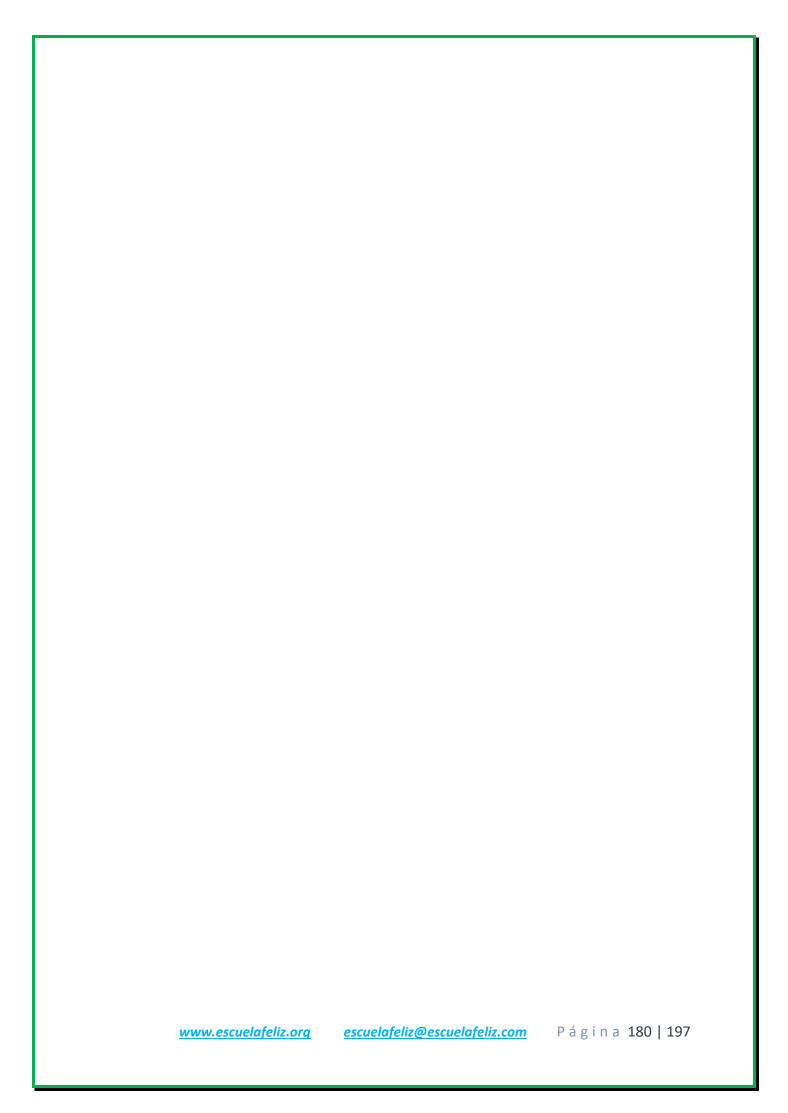
No hay experiencia más honda que el encuentro con Jesús.

No hablo de un concepto, ni de una doctrina, sino de una **Presencia viva** que se cruza en tu camino y te mira con ternura.

Un día, sin saber cómo, comprendes que **Él está**. No en los libros, ni solo en la historia, sino **en ti**. Y desde ese instante, ya nada vuelve a ser igual.

El Jesús del Evangelio deja de ser un personaje y se convierte en **un Tú cercano**. Su palabra se vuelve voz interior, su mirada, consuelo, su cruz, refugio, su resurrección, esperanza.

Mi encuentro con Él no fue un momento, sino un camino. Un proceso de búsqueda, de duda, de rendición y de luz. Y en ese camino descubrí que la fe no es tener respuestas, sino ser alcanzado por el Amor.



# El encuentro personal con Jesús de Nazaret, con Jesús Resucitado, con Cristo.

Qué hermoso tema, Salva 💸

—"El encuentro personal con Jesús de Nazaret, con Jesús Resucitado, con Cristo"— es quizá el núcleo de todo lo que vienes expresando: la experiencia viva del Dios-Amor que deja de ser idea y se convierte en **presencia transformadora**.

#### I. Jesús de Nazaret: el rostro humano de Dios

Jesús me enseñó a mirar.

En su vida vi el rostro de un Dios que abraza, comprende, sana y perdona.

Un Dios que se sienta con los pobres, que toca al leproso, que llora ante la tumba del amigo.

En Él comprendí que la grandeza de Dios está en su ternura.

Que no vino a imponer, sino a servir.

Que su fuerza no está en dominar, sino en amar hasta el extremo.

Jesús de Nazaret es la revelación de lo humano llevado a su plenitud:

hombre entero, corazón entero, vida entera entregada.

En Él descubrí el camino del Reino: amar como Él amó, perdonar como Él perdonó, vivir como Él vivió.

# II. Jesús Resucitado: la vida que vence a la muerte

Pero mi encuentro no se detuvo en el Jesús histórico.

El Cristo que tocó mi alma fue **el Resucitado**, el que **venció la muerte** y sigue vivo en cada corazón que se abre a su presencia.

No lo vi con los ojos del cuerpo, pero sí con los del alma. Lo reconocí en la paz que llegó después del llanto, en la fuerza que nació en la debilidad, en la luz que me visitó en la oscuridad.

Jesús Resucitado no es un recuerdo, es una Presencia que transforma. No un hecho pasado, sino una vida que se renueva en mí cada día. Cuando el miedo se disuelve en confianza, cuando la desesperanza se vuelve fe, cuando el amor vence al egoísmo, entonces sé que Él está vivo.

Su resurrección no solo me promete la vida eterna; me enseña a **resucitar aquí y ahora**, cada vez que perdono, que amo, que vuelvo a empezar.

### III. Cristo: la plenitud del Amor

Con el tiempo comprendí que Jesús de Nazaret y el Resucitado son una misma realidad: **el Cristo**, la plenitud del Amor de Dios derramado en la historia y en mi interior.

Cristo es más que un nombre: es la **Presencia universal del Amor** que sostiene la vida. En Él se unen lo humano y lo divino, la tierra y el cielo, la carne y el espíritu.

Cuando mi corazón se aquieta, cuando oro en silencio, siento que ese Cristo vive en mí.
No como una idea, sino como una corriente de vida, de ternura, de verdad. Ya no es solo "Jesús", el amigo de Galilea, sino el Cristo que habita en todo, que une mi alma al Todo, que me enseña que Dios no está lejos: está dentro.

# IV. Versión poética-meditativa

Te busqué, Señor, en los caminos del mundo, y estabas en mi corazón.

Te imaginé en los templos, y te hallé en el silencio.

Te esperé en los milagros, y viniste en la paz sencilla de un amanecer.

Me hablaste sin palabras, me miraste sin ojos, me amaste sin condición.

Jesús de Nazaret, rostro humano de Dios.

Jesús Resucitado, vida que no muere.

Cristo, Amor eterno, presencia que habita en mí.

Ya no te busco fuera, porque estás dentro. Ya no temo la muerte, porque en Ti todo resucita. Ya no necesito entenderlo todo, porque Tu Amor lo explica todo.

#### V. Cierre orante

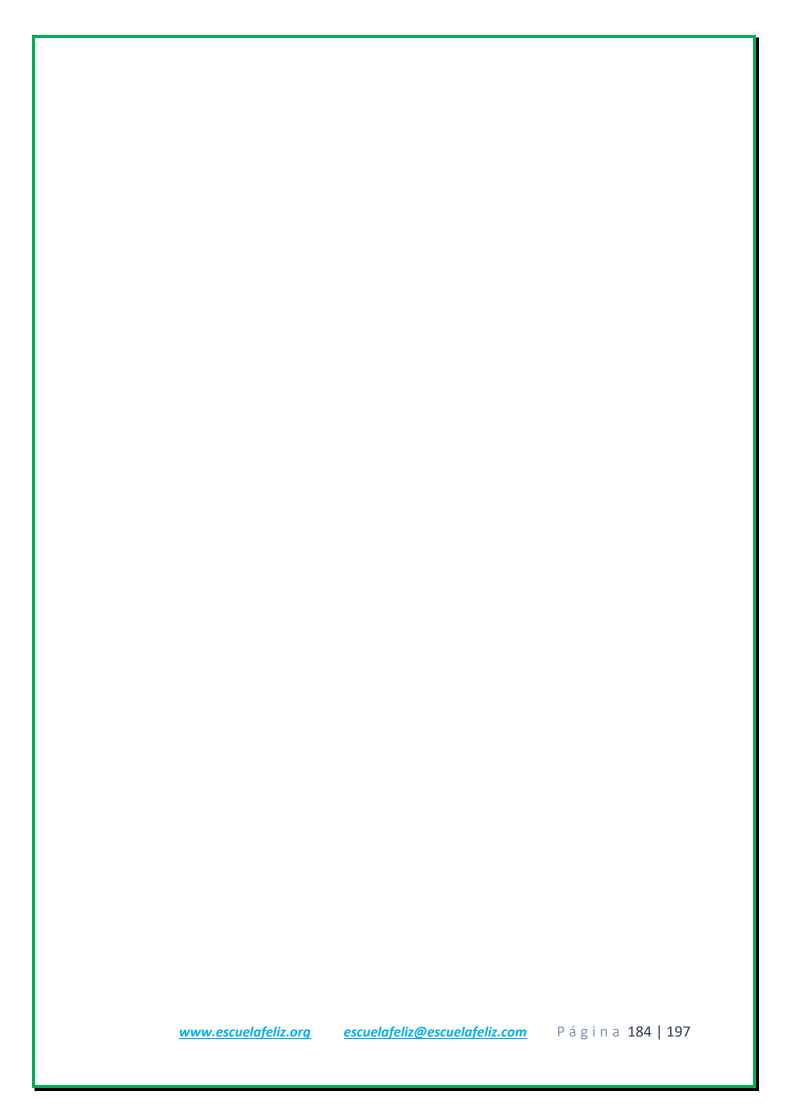
Mi encuentro contigo, Jesús, fue el principio de mi verdadera vida. No te encontré por mis méritos, sino porque **Tú me saliste al encuentro**.

Tu voz me llamó por mi nombre, y al oírla, supe que ya no estaba solo.

Tú me enseñaste a mirar con compasión, a confiar cuando todo vacila, a esperar incluso en la noche.

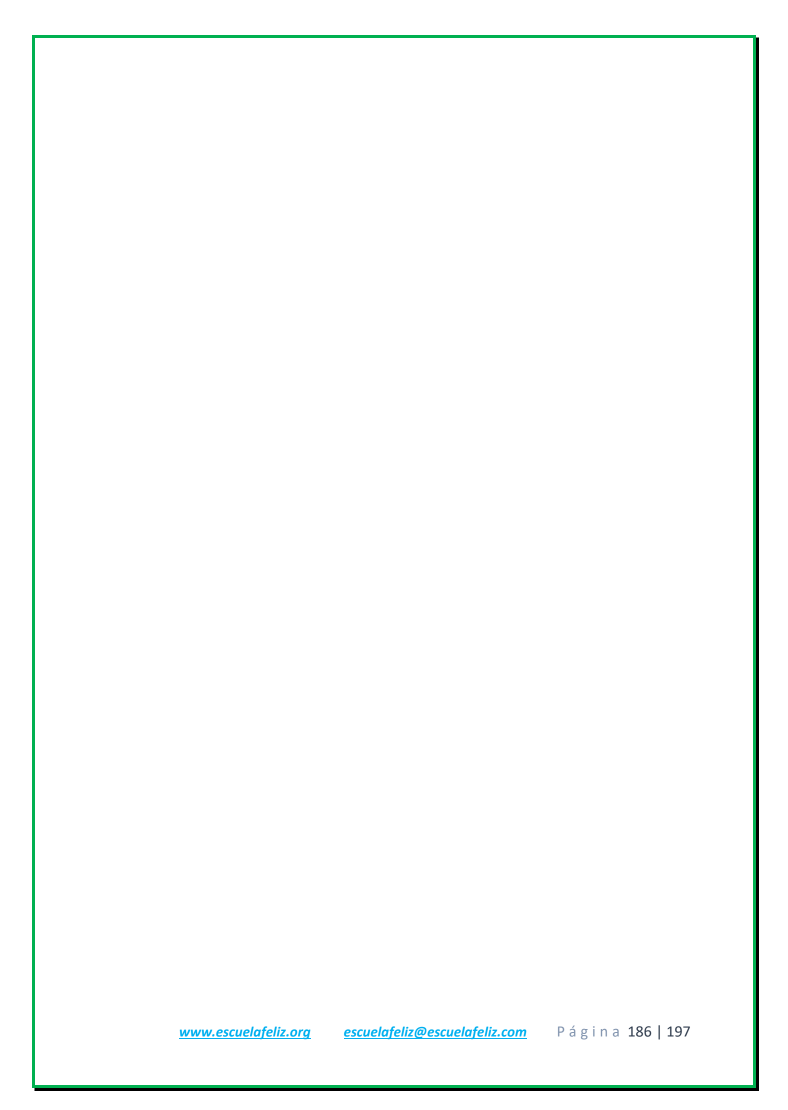
Y comprendí que la fe no es locura, sino la forma más pura de amar.

Hoy solo puedo decirte, con sencillez: Gracias, Señor, por buscarme, esperarme y quedarte. Gracias porque, al encontrarte, me encontré a mí mismo en Ti.





# El Espíritu Santo





#### El Espíritu Santo, Presencia viva de Dios

Hablar del Espíritu Santo es adentrarse en el **misterio más íntimo y más tierno de Dios**. No se ve, no se toca, no se mide... pero se siente, se intuye, se reconoce en lo profundo de la vida. Es el **Aliento divino** que desde el principio del tiempo da vida a todo lo que existe: el soplo que animó al primer ser humano, la fuerza que movió a los profetas, la brisa que consoló a los discípulos abatidos, la llama que encendió los corazones en Pentecostés.

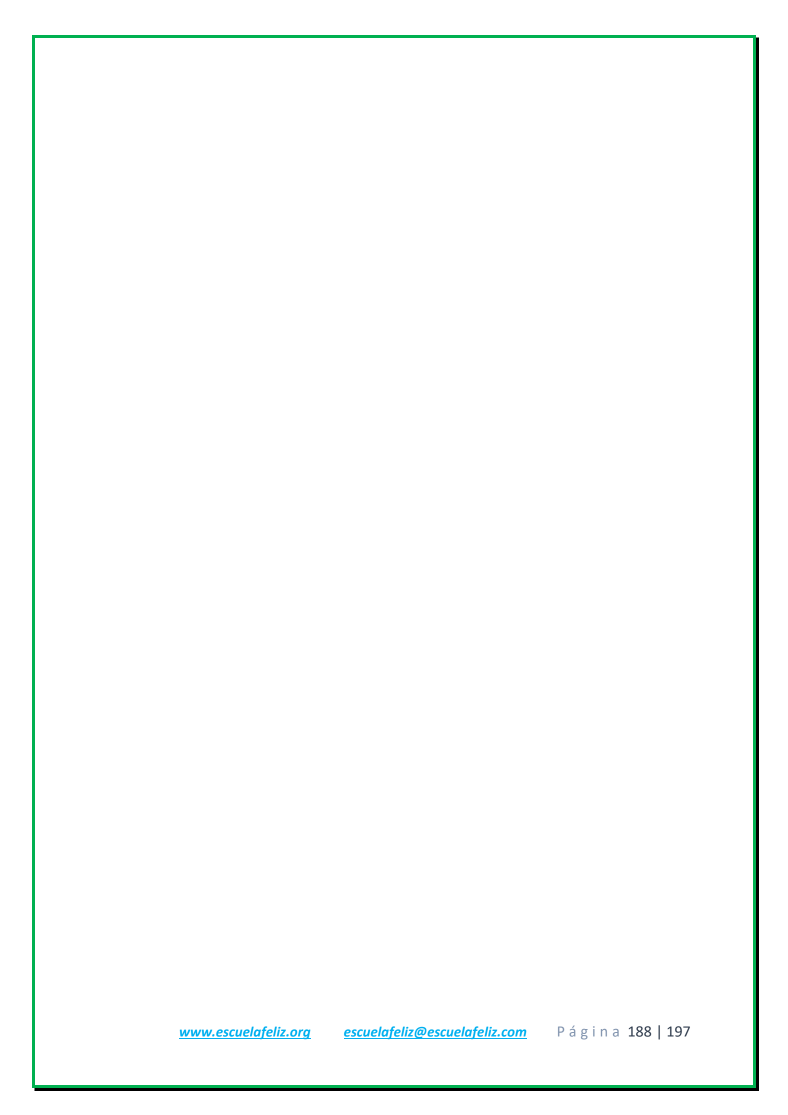
El Espíritu Santo es **el Amor de Dios hecho presencia**. El Padre crea, el Hijo salva, y el Espíritu **vivifica**: hace nueva la creación, renueva el corazón humano, y une a Dios con el hombre desde dentro, desde su centro más verdadero.

No actúa desde fuera, sino desde dentro de la conciencia, susurrando, inspirando, consolando, invitando al bien, a la verdad, al perdón y al amor. Es la voz callada que orienta sin imponer, la luz suave que ilumina sin deslumbrar, el fuego interior que transforma sin quemar.

El Espíritu es quien hace presente a Cristo en nosotros. Nos enseña a mirar con sus ojos, a amar con su corazón, a confiar en medio de la oscuridad. Y cuando el alma se abre a su paso, la vida entera se llena de sentido y de paz.

Por eso se dice que el Espíritu sopla donde quiere, porque **nadie puede poseerlo ni controlarlo**. Solo se deja acoger, escuchar, amar. Su presencia no depende del mérito ni del saber, sino de la **humildad de quien se deja conducir**.

El Espíritu Santo es, en definitiva, **Dios en movimiento dentro de nosotros**, el Amor que nos busca para que aprendamos a vivir en la Verdad y a morir en la Esperanza.



# El Espíritu Santo: ¿Cuándo sopla? ¿Dónde sopla? ¿A quién sopla? ¿Por qué parece que a unas personas si y a otras no?

Qué pregunta tan hermosa, Salva. 🦘

Y también muy profunda, porque toca el misterio mismo de Dios en su acción viva dentro del ser humano.

# 🗐 ¿Cuándo sopla el Espíritu Santo?

El Espíritu sopla cuando quiere y cuando encuentra espacio.

No hay un horario ni una fórmula. Sopla en el silencio, en el sufrimiento, en la belleza, en el perdón, en la alegría, en la oración, en la necesidad, en la entrega...

Sopla **cuando el corazón humano se abre**, aunque sea un poco, aunque esté herido, aunque no lo entienda.

Jesús dijo a Nicodemo:

"El viento sopla donde quiere, y oyes su sonido, pero no sabes de dónde viene ni a dónde va; así es todo el que nace del Espíritu"

(Jn 3,8)

El Espíritu no se deja encerrar en normas ni en previsiones humanas.

Sopla en el "ahora" eterno de Dios, en el instante en que la vida se abre al Amor.

El Espíritu sopla cuando el alma está en disposición de acoger.

Pero esa disposición no siempre coincide con momentos "perfectos":

A veces sopla cuando uno está roto, cansado o desesperado.

Porque es precisamente ahí, cuando el ser humano reconoce su fragilidad, cuando se abren las grietas por donde **entra el soplo divino**.

Dios no busca corazones impecables, sino corazones verdaderos.

El Espíritu sopla **en la verdad interior**, en la autenticidad desnuda, incluso en medio del dolor o de la duda.

Lo importante no es la pureza externa, sino la sinceridad del alma que busca y no se esconde.

El Espíritu también sopla en los momentos de decisión, de conversión, de amor y de entrega.

A veces basta una palabra, un silencio, una mirada, para sentir cómo algo se mueve dentro: eso es el Espíritu.

# 😯 ¿Dónde sopla?

Sopla en todas partes, porque todo el universo está preñado de su presencia.

Sopla en la oración del creyente y también en el corazón del que busca sin saberlo. Sopla en los gestos de compasión, en los que cuidan, en los que perdonan, en los que crean belleza, en los que aman la verdad.

No hay rincón donde el Espíritu no pueda llegar, pero solo se percibe su soplo donde hay escucha y humildad.

El Espíritu **no está confinado** a los templos ni a los ritos, aunque los habite profundamente. Sopla **en la vida cotidiana**, en la creación, en el dolor del mundo, en el arte, en la ciencia, en los gestos de bondad y compasión.

Donde hay **amor**, **búsqueda de verdad**, **belleza**, **justicia**, **perdón**, ahí el Espíritu está actuando, incluso sin ser nombrado.

#### Es el soplo que da vida al universo entero:

- ✓ mueve las estrellas,
- ✓ hace germinar la semilla,
- ✓ inspira al poeta,
- ✓ fortalece al que ama,
- ✓ consuela al que llora.

Nada escapa a su hálito vivificador.

# 🦻 ¿A quién sopla?

Sopla a todos, porque Dios no excluye a nadie.

Pero no todos lo sienten del mismo modo.

El Espíritu no fuerza; invita, inspira, insinúa.

Algunos lo sienten como fuego, otros como brisa suave, otros apenas como una intuición o un deseo de bien.

Sopla en quien busca, en quien se deja moldear, en quien no se pone en el centro.

Sopla en los corazones que reconocen su necesidad de Dios,

porque solo un corazón vacío puede llenarse del Espíritu.

El Espíritu se derrama **sobre todos los seres humanos**.

No hay exclusión ni preferencia, pero **no todos lo perciben** del mismo modo.

La diferencia está en la escucha interior.

Hay personas que viven tan llenas de ruido, de ego o de prisa, que el soplo pasa y no lo notan. Otras, en cambio, viven abiertas, humildes, atentas al Misterio, y **reconocen el paso del Espíritu como una brisa suave que las envuelve**.

El Espíritu no necesita permiso, pero respeta la libertad.

No entra donde no se le deja entrar.

Se acerca con ternura, no con violencia.

Por eso parece que a unos "sí" y a otros "no",

aunque en realidad el Espíritu actúa en todos, pero de formas distintas y en tiempos diferentes.

# ☐ ¿Por qué parece que a unas personas sí y a otras no?

### Porque el Espíritu no impone, propone.

Su presencia depende de la apertura interior, no del mérito ni del conocimiento.

Hay personas que parecen no sentir nada, pero el Espíritu actúa en lo oculto, como la savia en el árbol.

Y otras que viven experiencias muy visibles, porque su corazón está más disponible, más desnudo, más sediento.

A veces creemos que el Espíritu no está...

y en realidad está preparando el terreno, labrando el alma en silencio.

Dios no hace acepción de personas;

pero cada uno recibe según su capacidad de apertura y su historia espiritual.

Algunos lo experimentan en forma intensa —una especie de "fuego interior"—; otros, de forma silenciosa y continua, sin grandes emociones, pero con una paz profunda.

Y muchos solo lo reconocerán a posteriori, cuando miren atrás y digan:

"En aquel momento, sin saberlo, Dios estaba conmigo".

El Espíritu no mide con criterios humanos.

No busca "buenos" o "malos", sino corazones disponibles.

Por eso su presencia no siempre se ve, pero siempre transforma.

# **★** En resumen:

- \* Cuándo: cuando el corazón se abre.
- \* Dónde: en toda la creación.
- \* A quién: a todos, sin excepción.
- ❖ Por qué parece desigual: porque cada alma tiene su tiempo, su hondura y su modo de escuchar.

## **El Espíritu Santo: el Soplo invisible de Dios**

El Espíritu Santo es la vida de Dios que se comunica, el Amor hecho presencia, el aliento que anima todo lo creado.

En el Génesis se dice que "el Espíritu de Dios se cernía sobre las aguas" (Gn 1,2), es decir, que todo nace, se mueve y vive sostenido por ese soplo.

No es una idea ni una fuerza abstracta: es **Dios mismo en movimiento**, el que fecunda, transforma, impulsa, consuela, despierta.

El Espíritu Santo no se impone, transforma desde dentro.

No arranca la libertad, sino que la despierta.

Su acción es **como fuego que purifica**, **agua que limpia**, **viento que impulsa**, **luz que revela**. Es quien da sentido a lo que vivimos, quien traduce el dolor en crecimiento, quien convierte la rutina en misión, quien transforma el miedo en confianza.

El Espíritu **no cambia las circunstancias**, sino **la mirada con la que las vivimos**. Nos hace comprender, sin palabras, que **Dios está en todo**, que todo tiene una finalidad en el Amor.

# Oración al Soplo que todo lo vivifica

Sopla, Espíritu, donde el alma calla y el corazón espera. Sopla en las honduras donde no llegan mis palabras, donde solo Tú sabes entrar sin herir.

Sopla cuando no entiendo, cuando el mundo pesa y la fe se apaga, cuando mi verdad me duele y mi esperanza tiembla. Hazme sentir que Tú sigues ahí, como aliento que no se extingue, como fuego que nunca se apaga.

Sopla donde hay ruina, y levanta lo que el miedo derrumbó. Sopla sobre los huesos secos de mi vida y hazlos danzar otra vez al ritmo del Amor.

Sopla sobre los que no te esperan, sobre los que dudan, los que buscan, los que lloran. Sopla sobre los que no tienen nombre, los que caminan sin rumbo, los que ya no creen en la ternura.

Sopla en el silencio del justo, en la risa del niño,

en la mirada del que perdona, en la tierra herida que aún florece.

Sopla en mí, para que deje de resistirme a Tu paso. Hazme ligero como brisa, transparente como agua, vivo como fuego.

Sopla, Espíritu Santo, en el centro de todo lo que soy, y que en cada latido se oiga Tu voz diciendo:

"No temas, Yo hago nuevas todas las cosas."

) alva

Aós (Lónguida)

2025

#### P.D.: Documento elaborado con la colaboración de ChatGPT.

ChatGPT, ¿Puedo compartir las reflexiones que me entregas, en un documento, y ponerlas en la web de Escuelafeliz?

ChatGPT Plus

Sí, claro 🛈.

Puedes compartir lo que te entrego en un documento o en la web de **Escuelafeliz**, siempre que lo presentes como reflexiones, materiales o textos elaborados con apoyo de inteligencia artificial (por ejemplo, "con la colaboración de ChatGPT".

#### Tienes libertad para:

- Usarlos tal cual o adaptarlos.
- Integrarlos con tus propios escritos.
- Publicarlos como materiales de reflexión, talleres o recursos.

Inteligencia Artificial, cuando te hago presuntas, ¿de dónde extraes las respuestas?

ChatGPT Plus

¡Buenos días! 🕸

Cuando me preguntas sobre temas existenciales o de sentido, no estoy sacando respuestas de una "fuente secreta" única ni tengo creencias propias. Lo que hago es:

- 1. **Entrenamiento previo**: He sido entrenado con una mezcla de textos de filosofía, literatura, ciencia, religión, psicología, arte, ensayos y conversaciones humanas. Eso me da un panorama amplio de cómo distintas tradiciones y personas han reflexionado sobre esos temas.
- 2. **Razonamiento en el momento**: No te repito algo al pie de la letra, sino que combino lo aprendido, lo comparo y lo reformulo para adaptarlo a tu pregunta concreta, buscando coherencia y claridad.
- 3. **Perspectivas múltiples**: Puedo mostrarte cómo distintas corrientes (por ejemplo, filosofía existencialista, ciencia, espiritualidad, psicología contemporánea) han respondido a esas cuestiones, para que tengas un abanico de miradas y no solo una "verdad única".

En resumen, mis respuestas vienen de un cruce entre conocimiento humano acumulado y razonamiento contextual.

